
Moi,  fille  de  la  femme  syro
phénicienne

Voici  l’histoire  de  la  syro  phénicienne,  appelée  également  la  cananéenne,
racontée d’un point de vue à la fois extrêmement proche et pourtant lointain,
celui  de sa fille,  celle qui  avait  été possédée et malade. Narration d’Evelyne
Schaller.

Je me présente :  Je suis la fille de cette étrangère au peuple d’Israël,  qu’on
appelle la cananéenne ou parfois la syro phénicienne. Nous habitons dans ces
parties frontalières au nord du pays d’Israël. Nous sommes à la fois proches et
différents, par notre culture, notre religion. Mais les frontières restent floues et
ce que vous appelez le téléphone arabe, marche relativement bien.

Ce pourquoi je vous parle, à vous qui vous situez peut être de l’autre coté de ma
frontière, ou tout simplement de l’autre coté d’une tout autre frontière. Je suis
souffrante depuis des années, agitée par de terribles convulsions. Ma mère me
soulage avec des compresses fraiches auxquelles elle ajoute diverses plantes.
Nous avons déjà cherché l’un ou l’autre guérisseur mais rien n’y fait. Mais comme
les rumeurs passent souvent bien mieux que tout le reste, nous avons entendu
parler de lui. Et c’est sur lui, le Rabbi Jésus, que s’est porté notre attention ces
dernières semaines.

Certains de nos amis nous disaient qu’il enseignait dans des régions proches de la
frontière. Et puis c’est arrivé ! Brusquement. Un petit écart, un pas au dessus du
trait, au dessus de la limite imposée et ce qui paraissait jusqu’alors impossible,
s’est produit. Je ne parle pas seulement de ma guérison mais de tous ces passages
de différentes frontières qui se sont faits à ce moment là.

Le  récit  de  ma  guérison  se  situe  exactement  entre  les  deux  miracles  de
multiplication des pains et ce n’est pas un hasard ! Il s’agit, du début jusqu’à la
fin d’une histoire de pain et de ses miettes ! A la première de ces multiplications,
souvenez-vous en, il restait douze paniers de miettes. Douze ! Les douze tribus

https://pointkt.org/raconter/contes/moi-fille-de-la-femme-syro-phenicienne/
https://pointkt.org/raconter/contes/moi-fille-de-la-femme-syro-phenicienne/


d’Israël ! A la deuxième multiplication, on ramassa sept corbeilles de restes de
pain : sept ! C’est le symbole des sept ethnies païennes.

Certains disent que la rencontre entre Jésus et ma mère, la cananéenne, y est
pour quelque chose, dans cette ouverture de la Parole de Dieu aux païens, ce
passage du pain pour les juifs au pain pour les nations… Mais ces thèses, ou ces
hypothèses me dépassent…

Bien sûr, je n’étais pas présente lors de cette rencontre entre ma mère et ce
rabbi, mais j’étais là, malgré tout. Oui : car je savais qu’elle était allée le voir, afin
de l’implorer pour ma guérison. Nous avions tant entendu parler de lui et nous
étions persuadées, toutes les deux, qu’il  pourrait m’aider, à condition qu’il  le
veuille bien !

De ce fait, je suis donc le détonateur de cette rencontre et peut être de tout son
enchainement des faits.  Pour parler  en image,  je  suis  celle  qui  a  provoquée
l’étincelle.  Lorsque cette rencontre eut lieu,  j’étais  chez moi,  dans ma petite
chambre fraiche grâce à la pénombre qu’un petit rideau préservait, alitée sur mon
lit, mais terriblement impatiente. Et, bien que secouée de temps en temps par
mes convulsions habituelles, ma conscience, mon  « intérieur », oui, mon âme,
était extrêmement calme, entièrement concentrée sur ce rabbi et sa force de
guérison. Je souhaitais de tout cœur, de toute mon âme, de toute ma force, que
ma mère posa en ce jour sa dernière demande pour moi : je voulais enfin la voir
libérée  de  cette  charge  que  j’étais,  pour  enfin  m’assumer  toute  seule.  Oui,
m’assumer !

Vous le savez sans doute aussi bien que moi : ma mère, comme beaucoup de
femmes seules,  devait  travailler  péniblement.  Ici  et  là  quémander un peu de
travail, un peu de justice, un peu d’argent, un peu d’aide ; glaner ainsi, à gauche,
à droite quelques miettes de tout cela. Son salaire était semblable à ces miettes
de  pain  qui  tombent  de  la  table  des  bien  pourvus.  Cela  nous  suffisait  pour
survivre,  certes.  Mais  qu’est  ce  qui  est  réellement  nécessaire  pour  vivre  en
dignité : de la considération, de l’attention, ce regard du cœur de l’autre vers toi
pour que tu puisses te respecter toi-même et te regarder avec considération.

Cette vie digne, ma mère ne pouvait pas la gagner, ni la quémander, ni la recevoir
! Elle quémandait des miettes, et j’en étais la cause et la raison  !  Quémander…
c’est en fait de cette manière si habituelle, et dont elle usait jour après jour, que



ma mère a abordé le Rabbi. Elle l’a même harcelé, en le poursuivant de ses cris et
de ses supplications. Un regard de sa part ? Un geste de pitié ? Non ! Même de sa
part, elle n’a récolté que les réactions habituelles : de l’ignorance et des propos
peu engageants. Bien sûr, ma mère s’en est trouvée blessée ! Elle avait tant
espéré  que  lui,  ne  réagirait  pas  comme  tous  ces  autres,  méprisants  ou
indifférents. On en avait si souvent parlé ensemble, après les rumeurs que nous
entendions sur ce Rabbi appelé Jésus. Aussi, cette attitude si inattendue aurait pu
la faire vaciller, la faire glisser un peu plus vers le désespoir, en somme il était un
peu notre dernière chance. Mais elle n’a pas glissé, elle a tenu bon, elle s’est
accrochée de toutes ses forces, de toute la ténacité dont elle est capable, ma
mère.

La femme syro phénicienne (Les  Très
Riches Heures du Duc de Berry, environ
1410)

Car  elle  savait  exactement  ce  qu’elle  voulait  et  de  qui  elle  pouvait  encore
l’espérer.  C’est  peut  être  là  que le  miracle  a  commencé à  se  produire.  Son
opiniâtreté, sa ténacité souvent si agaçante a déclenché quelque chose de quasi
mystérieux, un retournement total de la situation. Alors, devant l’interdiction qui
lui est faite de demander le pain, à celle qui n’était que ventre affamé, elle tente
sa dernière chance, elle accepte sa vie, sa quête, son quotidien : demander les
miettes !

Et c’est ce qu’elle ose, presque impertinente. Et la rencontre se fait ; ce n’est plus
un dialogue de sourd, ni d’étrangers. Elle le rejoint dans son sens des paraboles,
dans sa manière à lui de se saisir d’images. Elle lui rappelle peut être ce qui vient



de se passer, cette multiplication des pains où il reste tant de miettes à distribuer
! Alors il se laisse contaminer par sa manière à elle de dépasser les frontières, de
demander au-delà de ce qui lui revient. Il entend son cri, son droit au salut. Car
ce qu’il a à donner n’est pas une maigre mesure, mais une mesure débordante, et
que les miettes sont autant de multiplications de pains pour le salut de tous.

Et elle a compris, avec fierté, ce qui venait de se passer pour lui, et par lui, pour
elle et pour moi. Pour la première fois de sa vie, elle a senti ce que cela peut
signifier lorsqu’une espérance, lorsqu’une demande, lorsqu’une prière est exaucé
! Et pas seulement par des vaines promesses dégradantes, humiliantes, ou par
une facile aumône, car elle venait d’obtenir exactement ce qu’elle demandait : la
miette qui serait ma guérison, qui allait opérer en même temps la sienne.

Je l’ai sentie de suite : le calme intérieur que j’avis su garder au cours de cette
rencontre à commencer à se répandre au-delà de mon âme et de mes pensées,
d’abord  dans  mon  ventre  et  puis  dans  mes  membres,  les  bras,  les  jambes.
J’attendais  une convulsion.  D’abord je  l’ai  encore  sentie  germer  en moi,  me
menacer de l’explosion puis du vide qu’elle provoque après son passage. Mais
c’était comme une bulle d’air qui monte à la surface puis éclate sans rien produire
ou pas grand-chose. Une deuxième puis une troisième alerte ont suivies ; mais
mon âme est restée si tranquille, si paisible, que j’ai senti au fond de mon être la
rencontre qui venait de se passer.

Quelque  temps  après,  elle  est  rentrée,  ma  mère.  Vous  l’auriez  aimée,  si
rayonnante de joie, de force et d’espérance. Elle aussi a compris en me voyant,
avec le même sourire, la même force d’espoir dans mes yeux : c’était fini, j’étais
guérie ! Il y aurait de quoi manger et de quoi boire, de quoi vivre et de quoi rire.
Les miettes étaient le pain de l’abondance pour notre vie.

Et il y a plus encore : ce qui m’a vraiment sauvé, c’est de comprendre qu’il n’y a
rien de repoussant, rien d’impudique dans le fait d’exprimer ses besoins les plus
vitaux, et les plus secrets. Il faut les crier, les dire, les exprimer haut et forts ; il
faut oser dire sa souffrance. Bien sûr, cela nécessite du courage, car montrer ses
plaies cela rend encore plus vulnérables, mais c’est la seule chance d’obtenir ce
qui nous est vraiment nécessaire : le pain pour la vie, une vie digne d’être vécue.

Et que Jésus ait compris, à travers ce dont j’avais besoin pour vivre, par les cris
de ma mère, combien large était le royaume de Dieu et son salut offert à tous,



cela me donne le courage nécessaire et même la mission de crier mes besoins, à
mes frères et à mes sœurs ; de leur donner ainsi une chance de dépasser leurs
propres frontières et d’ouvrir leurs cœurs, leurs mains et leurs prières au monde.

Évelyne Schaller,
réécriture à partir d’une approche biblique de Marc 7 versets 24 à 30
Utilisé lors d’une Journée Mondiale de Prière


