Viatique pour catechetes

On déplore couramment que I’expérience
des parents, des grands-parents, ne sert
pas aux enfants... Conseils, exemples,
mises en garde, lecons de morale... a
I'intention des plus jeunes tombent bien
souvent dans le vide. Si I’expérience, la
sagesse des anciens ne servent pas
beaucoup aux plus jeunes, si la foi de ceux
qui nous précedent est intransmissible, si
elle devient comme étrangere a de plus jeunes qui ne la partagent pas... Y a-t-il
quelque chose a faire quand méme ? Nous venons de vivre une bonne trentaine
d’années de renoncement en la matiere. On a détesté les mots « morale »,
« hypocrite » ou « autoritaire ». On a préféré parfois le mot éthique, jugé plus
chic!

Concernant la foi, c’est presque devenu un dogme dans notre protestantisme
réformé qu’elle ne se transmet pas. C’est une affaire personnelle. Et la réalité
nous a souvent montré que de deux enfants d’'une méme famille ayant eu la méme
éducation, la méme instruction religieuse, I'un croit et I’autre non. La foi
personnelle releve de la relation de I'individu avec Dieu.

Si I’expérience, la sagesse des anciens ne servent pas beaucoup aux plus jeunes,
si la foi de ceux qui nous précedent est intransmissible, si elle devient comme
étrangere a de plus jeunes qui ne la partagent pas... y a-t-il quelque chose a faire
quand méme ? Eh bien oui, dans tous les cas ! Et heureusement que nous,
catéchetes, nous y croyons !

Il reste a faire ce que les humains ont toujours fait, ou du moins depuis un temps
immémorial : raconter ! Raconter des histoires. Raconter son histoire, celle de ses
parents, de ses grands-parents. Et de la méme maniere raconter 1'histoire de
Dieu, I'histoire d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, celle de Moise, celles des
prophetes, celle de Jésus et de ses disciples... Raconter inlassablement des
histoires qui enchantent, qui posent question et qui donnent sens a nos vies.

Pour insister un peu lourdement sur cette nécessité vitale de raconter des
histoires, je vais vous en raconter une qui nous vient de la tradition juive.


https://pointkt.org/raconter/contes/viatique-pour-catechetes/

On dit que le Baal Shem-Tov, qui était un grand maitre spirituel du XVIIIe siecle
en Lituanie, chaque fois qu'un grand malheur était sur le point d’arriver, partait
dans la forét, a un endroit qu’il connaissait. Et la il allumait un grand feu et il
disait une priere. Et le monde était sauvé.

Apres lui son disciple, faisait de méme, mais il ne savait plus dire la priere, il se
contentait donc d’aller dans la forét a I’endroit voulu et d’allumer un grand feu.
Le monde était encore sauvé.

Apres lui, son disciple se souvenait uniquement qu’il devait aller dans la forét, il
ne savait plus ou exactement, il avait oublié comment allumer le feu et il ignorait
les mots de la priere. Il se contentait donc de dire a Dieu qu'’il savait qu’il avait
oublié tout cela et il lui demandait, malgré tout, de sauver le monde. Et cela
advenait.

Apres lui son disciple ne savait plus ou était la forét, alors il se contentait de
raconter I'histoire du Rabbi Israél Baal Shem Tov et il demandait a Dieu de sauver
le monde parce qu’il se souvenait encore de I'histoire. Son propre disciple savait
qu’il ne savait méme plus raconter I'histoire mais, malgré tout, il demandait a
Dieu de sauver le monde parce que, si quelqu’un lui racontait I’histoire, il savait
qu’il la comprendrait encore.

Mais apres lui son disciple savait bien qu’il était trop tard et qu’il ne
comprendrait plus I'histoire si on la lui racontait, malgre tout il s’adressait encore
a Dieu et il lui disait : « Seigneur maitre du monde, sauve le monde parce qu'il
reviendra un jour un homme qui saura ou est la forét, qui retrouvera 1’endroit, qui
saura allumer le feu et qui dira la priere. » Et le monde était sauvé !

Pourquoi je vous raconte cette histoire, De quoi nous parle cette histoire ? Elle
nous parle de transmission. Elle nous parle d’oubli. Elle nous parle de fidélité.
Elle nous parle de courage et de confiance. Elle nous parle d’espérance. Elle nous
parle, elle peut nous parler, de nous-mémes... de nos héritages, de nos difficultés,
de nos désirs, de nos échecs, de notre persévérance... Et de notre avenir, c’est-a-
dire de 1’avenir de ceux qui seront apres nous. Et c’est important. Et c’est
essentiel.

Alors il faut continuer a raconter, méme si, comme le disciple du disciple du
disciple, il y a un moment ou nous ne sommes plus tout a fait assurés de savoir,
ou de pouvoir le faire ! Mais que raconter ? Quelle histoire, quel récit transmettre



a nos enfants et aux enfants de nos enfants ? Et a d’autres enfants qui ne sont pas
nos enfants par la chair, mais qui le sont par ’esprit ? Le psaume dit : « Nous
avons entendu parler des événements d’autrefois, nous les connaissons. Nos
parents nous les ont racontés, nous ne les cacherons pas a nos enfants. »

De quoi s’agit-il et comment le comprendre pour nous-mémes ? Dans le contexte
de la Bible, il s’agit évidemment des événements bibliques, des péripéties du
peuple hébreu avec son Dieu. Car Dieu a parlé, Dieu s’est manifesté, s’est révélé
dans cette histoire. Et si on I’étend au Nouveau Testament, il s’agit aussi de
'histoire des femmes et des hommes qui ont rencontré Jésus le Christ. Il s’agit de
la naissance des premiéres communautés chrétiennes et de 1'Eglise. Car pour les
chrétiens, Dieu s’est incarné dans cette histoire. Il a pris chair. Il faut donc
vraiment réaliser que cette histoire est en méme temps celle de Dieu et celle des
hommes. C’est une méme histoire, a la fois divine et humaine. Celui ou ceux qui
racontent cette histoire ne racontent donc pas seulement des faits divins, ou des
faits lointains, mais ils racontent leur propre histoire. Car c¢’est dans leur propre
histoire humaine que Dieu a parlé, c’est dans I'histoire des hommes que, d’'un
point de vue chrétien, Dieu s’est incarné.

Donc méme si, comme les disciples du Baal Chem Tov, on a tout ou presque tout
oublié, méme si on ne connait plus le lieu dans la forét, méme si on ne possede
plus les mots de la priere... en réalité rien n’est perdu, d’abord parce que nos tres
lointains ancétres ont pris la peine d’écrire tout cela dans un livre : la Bible.

Mais aussi parce que tout cela est gravé dans notre chair, dans nos genes en
quelque sorte. C’est notre patrimoine spirituel. Et si nous-mémes n’en possédons
plus la connaissance ni les clefs, si nous-mémes ne lui accordons plus
d'importance ou de prix... nous savons, ou nous devons savoir, que toujours vient
quelgqu’un d’autre, toujours viennent de nouvelles personnes qui elles...
s’enchantent d’apprendre a quel endroit il faut se rendre dans la forét, comment il
faut raconter I'histoire et allumer le feu, quels sont les mots de la priere...

Nous racontons a nos enfants et aux enfants qui ne sont pas nos enfants selon la
chair mais selon I’esprit, I'histoire de Dieu et des hommes. Les histoires de la
Bible, les histoires d’Abraham, Isaac et Jacob, de Moise, des prophetes et des rois,
les histoires de Jésus et de ses témoins a travers les siecles.

Car ces histoires ne sont pas des contes a dormir debout ni des légendes pieuses.
Mais ce sont nos histoires. C’est notre histoire, notre héritage. C’est le feu que
nous pouvons allumer dans nos foyers, dans nos familles, dans nos groupes



d’enfants pour éclairer leur vie. Mais ce n’est pas tout, il est également vrai que
notre histoire a nous, notre histoire profane en quelque sorte, est également une
histoire qui se passe, ou qui s’est passée devant Dieu.

Histoires de la Bible, histoires plus personnelles, histoires familiales, histoires de
peuples, histoires d’Eglise, tout cela nous devons le raconter.

« Ainsi les générations qui viennent, les enfants qui vont naitre, connaitront ces
histoires et les raconteront a leurs enfants. Et les enfants de leurs enfants
pourront mettre leur confiance en Dieu. Ils n’oublieront pas ses exploits, ils
obéiront a ses commandements. »

Certains disent parfois : « Nous ne pouvons rien transmettre, car nous-mémes
n’avons pas la foi, nous ne croyons pas en Dieu. »

« Sauve le monde, disait a Dieu le dernier disciple, parce qu'il reviendra un jour
un homme qui saura ou est la forét, qui retrouvera 1’endroit, qui saura allumer le
feu et qui dira la priere. »

Et le monde était sauvé ! Et le monde est sauvé ! Et le monde sera sauvé ! Et
quand le monde est sauvé, ce n’est pas seulement pour ceux qui croient et qui
savent, mais pour tous, sans exception !

Car si dans nos familles, dans nos communauteés, dans nos groupes de caté, et
ailleurs, nous retrouvons le fil du récit et la simplicité de cceur nécessaire, alors
nous recevrons ’Esprit dont parle ’Evangile, cet Esprit qui donne sens a nos
paroles et a nos vies en les pénétrant de I'amour de Dieu, cet Esprit si puissant et
lumineux qu’il nous accorde comme une nouvelle naissance.

Crédit : Frédérique Dugas - Point KT



