
Viatique pour catéchètes
On déplore couramment que l’expérience
des parents,  des grands-parents,  ne sert
pas  aux  enfants…  Conseils,  exemples,
mises  en  garde,  leçons  de  morale…  à
l’intention des  plus  jeunes tombent  bien
souvent  dans le  vide.  Si  l’expérience,  la
sagesse  des  anciens  ne  servent  pas
beaucoup aux plus jeunes, si la foi de ceux
qui nous précèdent est intransmissible, si

elle devient comme étrangère à de plus jeunes qui ne la partagent pas… Y a-t-il
quelque chose à faire quand même ? Nous venons de vivre une bonne trentaine
d’années de renoncement  en la  matière.  On a  détesté  les  mots  «  morale  »,
« hypocrite » ou « autoritaire ». On a préféré parfois le mot éthique, jugé plus
chic !

Concernant la foi,  c’est presque devenu un dogme dans notre protestantisme
réformé qu’elle ne se transmet pas. C’est une affaire personnelle. Et la réalité
nous a souvent montré que de deux enfants d’une même famille ayant eu la même
éducation,  la  même  instruction  religieuse,  l’un  croit  et  l’autre  non.  La  foi
personnelle relève de la relation de l’individu avec Dieu.
Si l’expérience, la sagesse des anciens ne servent pas beaucoup aux plus jeunes,
si la foi de ceux qui nous précèdent est intransmissible, si elle devient comme
étrangère à de plus jeunes qui ne la partagent pas… y a-t-il quelque chose à faire
quand même ? Eh bien oui,  dans tous les cas !  Et  heureusement que nous,
catéchètes, nous y croyons !

Il reste à faire ce que les humains ont toujours fait, ou du moins depuis un temps
immémorial : raconter ! Raconter des histoires. Raconter son histoire, celle de ses
parents, de ses grands-parents. Et de la même manière raconter l’histoire de
Dieu,  l’histoire  d’Abraham,  d’Isaac  et  de  Jacob,  celle  de  Moïse,  celles  des
prophètes,  celle  de  Jésus  et  de  ses  disciples… Raconter  inlassablement  des
histoires qui enchantent, qui posent question et qui donnent sens à nos vies.
Pour  insister  un  peu  lourdement  sur  cette  nécessité  vitale  de  raconter  des
histoires, je vais vous en raconter une qui nous vient de la tradition juive.

https://pointkt.org/raconter/contes/viatique-pour-catechetes/


On dit que le Baal Shem-Tov, qui était un grand maître spirituel du XVIIIe siècle
en Lituanie, chaque fois qu’un grand malheur était sur le point d’arriver, partait
dans la forêt, à un endroit qu’il connaissait. Et là il allumait un grand feu et il
disait une prière. Et le monde était sauvé.

Après lui son disciple, faisait de même, mais il ne savait plus dire la prière, il se
contentait donc d’aller dans la forêt à l’endroit voulu et d’allumer un grand feu.
Le monde était encore sauvé.

Après lui, son disciple se souvenait uniquement qu’il devait aller dans la forêt, il
ne savait plus où exactement, il avait oublié comment allumer le feu et il ignorait
les mots de la prière. Il se contentait donc de dire à Dieu qu’il savait qu’il avait
oublié tout cela et il lui demandait, malgré tout, de sauver le monde. Et cela
advenait.

Après lui son disciple ne savait plus où était la forêt, alors il se contentait de
raconter l’histoire du Rabbi Israël Baal Shem Tov et il demandait à Dieu de sauver
le monde parce qu’il se souvenait encore de l’histoire. Son propre disciple savait
qu’il ne savait même plus raconter l’histoire mais, malgré tout, il demandait à
Dieu de sauver le monde parce que, si quelqu’un lui racontait l’histoire, il savait
qu’il la comprendrait encore.

Mais  après  lui  son  disciple  savait  bien  qu’il  était  trop  tard  et  qu’il  ne
comprendrait plus l’histoire si on la lui racontait, malgré tout il s’adressait encore
à Dieu et il lui disait : « Seigneur maître du monde, sauve le monde parce qu’il
reviendra un jour un homme qui saura où est la forêt, qui retrouvera l’endroit, qui
saura allumer le feu et qui dira la prière. » Et le monde était sauvé !

Pourquoi je vous raconte cette histoire, De quoi nous parle cette histoire ? Elle
nous parle de transmission. Elle nous parle d’oubli. Elle nous parle de fidélité.
Elle nous parle de courage et de confiance. Elle nous parle d’espérance. Elle nous
parle, elle peut nous parler, de nous-mêmes… de nos héritages, de nos difficultés,
de nos désirs, de nos échecs, de notre persévérance… Et de notre avenir, c’est-à-
dire  de  l’avenir  de  ceux  qui  seront  après  nous.  Et  c’est  important.  Et  c’est
essentiel.

Alors il  faut continuer à raconter, même si, comme le disciple du disciple du
disciple, il y a un moment où nous ne sommes plus tout à fait assurés de savoir,
ou de pouvoir le faire ! Mais que raconter ? Quelle histoire, quel récit transmettre



à nos enfants et aux enfants de nos enfants ? Et à d’autres enfants qui ne sont pas
nos enfants par la chair, mais qui le sont par l’esprit ? Le psaume dit : « Nous
avons  entendu parler  des  événements  d’autrefois,  nous  les  connaissons.  Nos
parents nous les ont racontés, nous ne les cacherons pas à nos enfants. »

De quoi s’agit-il et comment le comprendre pour nous-mêmes ? Dans le contexte
de la Bible, il  s’agit évidemment des événements bibliques, des péripéties du
peuple hébreu avec son Dieu. Car Dieu a parlé, Dieu s’est manifesté, s’est révélé
dans cette histoire. Et si on l’étend au Nouveau Testament, il  s’agit aussi de
l’histoire des femmes et des hommes qui ont rencontré Jésus le Christ. Il s’agit de
la naissance des premières communautés chrétiennes et de l’Église. Car pour les
chrétiens,  Dieu s’est  incarné dans cette histoire.  Il  a pris  chair.  Il  faut donc
vraiment réaliser que cette histoire est en même temps celle de Dieu et celle des
hommes. C’est une même histoire, à la fois divine et humaine. Celui ou ceux qui
racontent cette histoire ne racontent donc pas seulement des faits divins, ou des
faits lointains, mais ils racontent leur propre histoire. Car c’est dans leur propre
histoire humaine que Dieu a parlé, c’est dans l’histoire des hommes que, d’un
point de vue chrétien, Dieu s’est incarné.

Donc même si, comme les disciples du Baal Chem Tov, on a tout ou presque tout
oublié, même si on ne connaît plus le lieu dans la forêt, même si on ne possède
plus les mots de la prière… en réalité rien n’est perdu, d’abord parce que nos très
lointains ancêtres ont pris la peine d’écrire tout cela dans un livre : la Bible.
Mais aussi parce que tout cela est gravé dans notre chair, dans nos gènes en
quelque sorte. C’est notre patrimoine spirituel. Et si nous-mêmes n’en possédons
plus  la  connaissance  ni  les  clefs,  si  nous-mêmes  ne  lui  accordons  plus
d’importance ou de prix… nous savons, ou nous devons savoir, que toujours vient
quelqu’un  d’autre,  toujours  viennent  de  nouvelles  personnes  qui  elles…
s’enchantent d’apprendre à quel endroit il faut se rendre dans la forêt, comment il
faut raconter l’histoire et allumer le feu, quels sont les mots de la prière…

Nous racontons à nos enfants et aux enfants qui ne sont pas nos enfants selon la
chair mais selon l’esprit, l’histoire de Dieu et des hommes. Les histoires de la
Bible, les histoires d’Abraham, Isaac et Jacob, de Moïse, des prophètes et des rois,
les histoires de Jésus et de ses témoins à travers les siècles.
Car ces histoires ne sont pas des contes à dormir debout ni des légendes pieuses.
Mais ce sont nos histoires. C’est notre histoire, notre héritage. C’est le feu que
nous  pouvons  allumer  dans  nos  foyers,  dans  nos  familles,  dans  nos  groupes



d’enfants pour éclairer leur vie. Mais ce n’est pas tout, il est également vrai que
notre histoire à nous, notre histoire profane en quelque sorte, est également une
histoire qui se passe, ou qui s’est passée devant Dieu.

Histoires de la Bible, histoires plus personnelles, histoires familiales, histoires de
peuples, histoires d’Église, tout cela nous devons le raconter.
« Ainsi les générations qui viennent, les enfants qui vont naître, connaîtront ces
histoires  et  les  raconteront  à  leurs  enfants.  Et  les  enfants  de  leurs  enfants
pourront  mettre  leur  confiance en Dieu.  Ils  n’oublieront  pas  ses  exploits,  ils
obéiront à ses commandements. »

Certains disent parfois : « Nous ne pouvons rien transmettre, car nous-mêmes
n’avons pas la foi, nous ne croyons pas en Dieu. »
« Sauve le monde, disait à Dieu le dernier disciple, parce qu’il reviendra un jour
un homme qui saura où est la forêt, qui retrouvera l’endroit, qui saura allumer le
feu et qui dira la prière. »
Et le monde était sauvé ! Et le monde est sauvé ! Et le monde sera sauvé ! Et
quand le monde est sauvé, ce n’est pas seulement pour ceux qui croient et qui
savent, mais pour tous, sans exception !

Car si dans nos familles, dans nos communautés, dans nos groupes de caté, et
ailleurs, nous retrouvons le fil du récit et la simplicité de cœur nécessaire, alors
nous recevrons l’Esprit dont parle l’Évangile, cet Esprit qui donne sens à nos
paroles et à nos vies en les pénétrant de l’amour de Dieu, cet Esprit si puissant et
lumineux qu’il nous accorde comme une nouvelle naissance.

Crédit : Frédérique Dugas – Point KT


