
La fonction du modèle dans le jeu
de l’identification et de l’identité
chrétienne

Le protestantisme est rétif à l’idée de modèle. Il ne possède pas
une liste de « saints » que l’on pourrait désigner comme des
figures exemplaires de christianisme et qu’il faudrait imiter.
En principe, il refuse que certains croyants soient, à cause de

leurs hauts faits,  situés à un échelon supérieur de la foi.  Pourtant, ce même
protestantisme construit, même sans le vouloir, des figures héroïques spécifiques
qui comme toutes figures emblématiques sont à la fois réelles et embellies.

Il y a bien sûr les Réformateurs qui ont pris place parmi les Pères de l’Église ou
une femme comme Marie Durand qui demeura trente-huit ans enfermée à la tour
de Constance pour cause de religion et qui est un emblème de résistance.
Pensons à deux exemples plus récents : Dietrich Bonhoeffer, pasteur et théologien
luthérien qui a pris parti contre le nazisme, qui a participé à un attentat contre
Hitler et qui a été exécuté le 8 avril 1945 ; Martin Luther King, pasteur noir
américain qui a combattu avec courage la ségrégation raciale par la non-violence
et qui a été assassiné en 1968. L’un et l’autre ont été élevés au rang de martyr.
Que l’on songe encore par exemple à Albert Schweitzer dont on sait comment, en
parallèle d’une carrière d’organiste et de théologien, il  a consacré sa vie aux
souffrants et aux démunis en fondant à Lambaréné (Gabon) un hôpital qu’il a
dirigé jusqu’à sa mort. Il est également devenu une figure presque légendaire.
Le protestantisme a ses propres modèles. La question n’est pas de s’en défaire,
mais de savoir comment nous pouvons les intégrer à une compréhension réformée
de la foi et particulièrement dans une logique catéchétique. Répondre à cette
question suppose de prendre en considération des éléments anthropologiques et
théologiques.

La nécessaire identification

Pour construire sa propre identité, nul ne peut faire l’économie du processus
d’identification. Il faut en mesurer la nécessité mais aussi les risques. Il est vrai
que chaque histoire est singulière et que la foi ne peut être simple imitation d’un

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/


autre.  La  construction  de  notre  identité  passe  néanmoins  par  le  fait  de  se
reconnaître dans des figures auxquelles on s’identifie imaginairement.

Le psychanalyste Sigmund Freud nous a appris, sur ce plan, que l’on aime en
l’autre « ce que l’on voudrait être soi-même ». C’est particulièrement vrai de
l’enfant  qui  aime  une  image  idéalisée  de  lui-même en  se  projetant  sur  des
personnages auxquels il s’identifie.

Comment la foi chrétienne échapperait-elle à cette logique qui fait partie de notre
humanité ? Comment un travail catéchétique ne prendrait-il pas en compte tout
un processus d’identification à des personnages ?
Que ces figures soient largement imaginaires n’enlève rien à la nécessité de les
intégrer à un trajet personnel et communautaire. D’ailleurs, si chacun considère
sa propre histoire, il peut sans peine repérer qu’il y a eu pour lui des modèles qui
ont jalonné son cheminement dans la découverte de la foi. Ces figures peuvent
être certes des femmes et des hommes qui ont marqué l’histoire,  mais aussi
souvent et plus modestement des témoins rencontrés au cours de son histoire
(pasteur, proche parent, catéchète, etc.).

Au lieu de se méfier des possibles identifications, il faut plutôt les repérer comme
nécessaires à un parcours au sein duquel l’événement de la foi peut survenir. Il
faut pourtant relever aussi la part de risques. J’en note deux.
– D’abord, si ces modèles ne sont pas, à un moment donné, mis à distance, ils
peuvent se révéler très écrasants. Ils le sont d’autant plus qu’il s’agit de figures
imaginaires et qu’à s’y comparer, nous nous découvrons forcément en deçà de ces
exemples.
– Ensuite, au lieu de cheminer vers notre propre singularité, ces modèles peuvent
nous figer dans le sens de ne plus pouvoir penser ou agir autrement qu’eux. C’est
pourquoi, c’est toujours un travail que de situer à une juste place en soi-même,
dans sa mémoire, des témoins d’hier et d’aujourd’hui qui, sans cela, risquent de
masquer le Christ dont ils ont été pourtant les porteurs.

Le processus d’identification est nécessaire, mais il est handicapant quand il fixe
un enfant ou un adulte au lieu de lui permettre de se déplacer vers sa propre
découverte du Christ.

L’identité du sujet chrétien

Au cœur des multiples identifications inhérentes à la transmission de l’Évangile et



notamment dans le cadre catéchétique, il faut à présent situer la question de
l’identité chrétienne. Ici, deux remarques aideront à cerner les principaux enjeux
:

– Le protestantisme français, réformé en particulier, constitue un terrain propice
à la construction d’une identité religieuse par identification. Le fait qu’il s’agisse
d’une minorité, de surcroît marquée par une longue période de persécution et de
résistance, a des effets évidents sur la capacité à se reconnaître dans une
communauté.

L’histoire du protestantisme fonctionne souvent comme une image idéale à
laquelle on peut s’identifier. La vie cultuelle et catéchétique ne peut que tenir
compte de cette réalité qui rejoint les multiples quêtes d’identité à l’œuvre dans
notre société. Nous serions bien mal inspirés de mépriser ces aspirations qu’il
faut au contraire savoir entendre et accueillir.
Toutefois, il importe aussi de signifier que l’identité chrétienne ne se confond pas
avec la réception d’un héritage culturel ou spirituel, ni avec le fait d’en porter
fièrement les marques d’identité. Elle suppose un événement singulier qui appelle
une mort et une résurrection, une rencontre existentielle avec le Christ. Chrétien,
on peut le devenir par la foi, mais jamais l’être de naissance ou en prenant
simplement place dans une généalogie.

– Cette première réflexion en appelle une seconde. Il y a sans doute à retrouver
dans le protestantisme une démarche de « suivance » et peut-être même
d’imitation. Mais comment la penser et la vivre en cohérence avec une
compréhension réformée de la foi ? La plupart du temps, l’identification porte sur
des valeurs ou des modèles éthiques.

Autrement dit, être protestant veut dire se conformer à un comportement ou
porter sur soi des marques d’identité dont nous sommes fiers, d’autant plus que
cela correspond à l’image que l’opinion ambiante a du protestantisme. Il n’y a pas
à s’étonner de ce jeu d’identification qui permet de forger à ses propres yeux, et
au regard des autres une image aimable de soi-même, même si cette logique
contredit l’Évangile redécouvert par la Réforme : le Dieu de Jésus-Christ est le
Dieu qui aime et reconnaît l’être humain indépendamment de ses actes et de ses
qualités.

C’est pourquoi, dans ce jeu incessant des images et des identifications, le test est



celui d’un contre jeu qui pourrait consister à signifier que l’imitation porte sur la
foi et non pas sur les œuvres. L’imitation a pour maxime le « imitez leur foi »
d’Hébreux 13,7. Or la foi n’est justement pas un « faire », mais un « recevoir ».
L’imitation de la foi de ceux qui nous ont précédés suppose donc de se
reconnaître dans ce qu’ils ont reçu et non pas de se conformer à des modèles
éthiques. Les modèles offerts ne sont pas ceux qui nous surplombent du haut de
leur grandeur ; ils sont ceux qui au lieu de se désigner eux-mêmes indiquent en
eux le Christ dont ils vivent.

Crédit : Point KT


