La fonction du modele dans le jeu
de l'identification et de l'identite
chretienne

Le protestantisme est rétif a I'idée de modele. Il ne possede pas
une liste de « saints » que lI’on pourrait désigner comme des
ae ) figures exemplaires de christianisme et qu’il faudrait imiter.

En principe, il refuse que certains croyants soient, a cause de
leurs hauts faits, situés a un échelon supérieur de la foi. Pourtant, ce méme
protestantisme construit, méme sans le vouloir, des figures héroiques spécifiques
qui comme toutes figures emblématiques sont a la fois réelles et embellies.

Iy a bien sfir les Réformateurs qui ont pris place parmi les Péres de I'Eglise ou
une femme comme Marie Durand qui demeura trente-huit ans enfermée a la tour
de Constance pour cause de religion et qui est un embléme de résistance.

Pensons a deux exemples plus récents : Dietrich Bonhoeffer, pasteur et théologien
luthérien qui a pris parti contre le nazisme, qui a participé a un attentat contre
Hitler et qui a été exécuté le 8 avril 1945 ; Martin Luther King, pasteur noir
américain qui a combattu avec courage la ségrégation raciale par la non-violence
et qui a été assassiné en 1968. L'un et 'autre ont été élevés au rang de martyr.
Que l'on songe encore par exemple a Albert Schweitzer dont on sait comment, en
parallele d’une carriere d’organiste et de théologien, il a consacré sa vie aux
souffrants et aux démunis en fondant a Lambaréné (Gabon) un hopital qu’il a
dirigé jusqu’a sa mort. Il est également devenu une figure presque légendaire.

Le protestantisme a ses propres modeles. La question n’est pas de s’en défaire,
mais de savoir comment nous pouvons les intégrer a une compréhension réformée
de la foi et particulierement dans une logique catéchétique. Répondre a cette
question suppose de prendre en considération des éléments anthropologiques et
théologiques.

= La nécessaire identification

Pour construire sa propre identité, nul ne peut faire 1’économie du processus
d’identification. Il faut en mesurer la nécessité mais aussi les risques. Il est vrai
que chaque histoire est singuliére et que la foi ne peut étre simple imitation d'un


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/bible-en-actes-78164491/

autre. La construction de notre identité passe néanmoins par le fait de se
reconnaitre dans des figures auxquelles on s’identifie imaginairement.

Le psychanalyste Sigmund Freud nous a appris, sur ce plan, que I’on aime en
I'autre « ce que l’on voudrait étre soi-méme ». C’est particulierement vrai de
I’enfant qui aime une image idéalisée de lui-méme en se projetant sur des
personnages auxquels il s’identifie.

Comment la foi chrétienne échapperait-elle a cette logique qui fait partie de notre
humanité ? Comment un travail catéchétique ne prendrait-il pas en compte tout
un processus d’identification a des personnages ?

Que ces figures soient largement imaginaires n’enleve rien a la nécessité de les
intégrer a un trajet personnel et communautaire. D’ailleurs, si chacun considere
sa propre histoire, il peut sans peine repérer qu'’il y a eu pour lui des modeles qui
ont jalonné son cheminement dans la découverte de la foi. Ces figures peuvent
étre certes des femmes et des hommes qui ont marqué 'histoire, mais aussi
souvent et plus modestement des témoins rencontrés au cours de son histoire
(pasteur, proche parent, catéchete, etc.).

Au lieu de se méfier des possibles identifications, il faut plutot les repérer comme
nécessaires a un parcours au sein duquel I’événement de la foi peut survenir. Il
faut pourtant relever aussi la part de risques. J’en note deux.

- D’abord, si ces modeles ne sont pas, a un moment donné, mis a distance, ils
peuvent se révéler tres écrasants. Ils le sont d’autant plus qu’il s’agit de figures
imaginaires et qu’a s’y comparer, nous nous découvrons forcément en deca de ces
exemples.

- Ensuite, au lieu de cheminer vers notre propre singularité, ces modeles peuvent
nous figer dans le sens de ne plus pouvoir penser ou agir autrement qu’eux. C’est
pourquoi, c’est toujours un travail que de situer a une juste place en soi-méme,
dans sa mémoire, des témoins d’hier et d’aujourd’hui qui, sans cela, risquent de
masquer le Christ dont ils ont été pourtant les porteurs.

Le processus d’identification est nécessaire, mais il est handicapant quand il fixe
un enfant ou un adulte au lieu de lui permettre de se déplacer vers sa propre
découverte du Christ.

» L’identité du sujet chrétien

Au cceur des multiples identifications inhérentes a la transmission de 1'Evangile et



notamment dans le cadre catéchétique, il faut a présent situer la question de
'identité chrétienne. Ici, deux remarques aideront a cerner les principaux enjeux

- Le protestantisme francais, réformé en particulier, constitue un terrain propice
a la construction d'une identité religieuse par identification. Le fait qu’il s’agisse
d’une minorité, de surcroit marquée par une longue période de persécution et de
résistance, a des effets évidents sur la capacité a se reconnaitre dans une
communauté.

L’histoire du protestantisme fonctionne souvent comme une image idéale a
laquelle on peut s’identifier. La vie cultuelle et catéchétique ne peut que tenir
compte de cette réalité qui rejoint les multiples quétes d’identité a I’ceuvre dans
notre société. Nous serions bien mal inspirés de mépriser ces aspirations qu'’il
faut au contraire savoir entendre et accueillir.

Toutefois, il importe aussi de signifier que 'identité chrétienne ne se confond pas
avec la réception d’un héritage culturel ou spirituel, ni avec le fait d’en porter
fierement les marques d’identité. Elle suppose un événement singulier qui appelle
une mort et une résurrection, une rencontre existentielle avec le Christ. Chrétien,
on peut le devenir par la foi, mais jamais 1’étre de naissance ou en prenant
simplement place dans une généalogie.

- Cette premiere réflexion en appelle une seconde. Il y a sans doute a retrouver
dans le protestantisme une démarche de « suivance » et peut-étre méme
d’imitation. Mais comment la penser et la vivre en cohérence avec une
compréhension réformée de la foi ? La plupart du temps, 'identification porte sur
des valeurs ou des modeles éthiques.

Autrement dit, étre protestant veut dire se conformer a un comportement ou
porter sur soi des marques d’identité dont nous sommes fiers, d’autant plus que
cela correspond a l'image que I'opinion ambiante a du protestantisme. Il n’y a pas
a s’étonner de ce jeu d’identification qui permet de forger a ses propres yeux, et
au regard des autres une image aimable de soi-méme, méme si cette logique
contredit I'Evangile redécouvert par la Réforme : le Dieu de Jésus-Christ est le
Dieu qui aime et reconnait I’étre humain indépendamment de ses actes et de ses
qualités.

C’est pourquoi, dans ce jeu incessant des images et des identifications, le test est



celui d’un contre jeu qui pourrait consister a signifier que I'imitation porte sur la
foi et non pas sur les ceuvres. L’'imitation a pour maxime le « imitez leur foi »
d’Hébreux 13,7. Or la foi n’est justement pas un « faire », mais un « recevoir ».
L’imitation de la foi de ceux qui nous ont précédés suppose donc de se
reconnaitre dans ce qu’ils ont regu et non pas de se conformer a des modeles
éthiques. Les modeles offerts ne sont pas ceux qui nous surplombent du haut de
leur grandeur ; ils sont ceux qui au lieu de se désigner eux-mémes indiquent en
eux le Christ dont ils vivent.

Crédit : Point KT



