
Comment dire ?
Depuis sa création en 1876, la Fondation Sonnenhof
propose des cultes aux enfants handicapés mentaux
qu’elle accueille. La forme des cultes a été remise
en cause, mais jamais leur principe.

Comment transmettre quelque chose de l’ordre de la foi aux enfants les plus
handicapés ? Que transmettre à des enfants trop dépendants ?

Accueil de tous !
II se trouve que les plus handicapés étaient exclus de ces cultes parce qu’ils
étaient trop dépendants en tout, mais surtout pour comprendre.
C’est à cette « exclusion » que nous avons réagi. Nous avons considéré qu’ils
avaient droit à une vie spirituelle.
Comment allions-nous transmettre quelque chose de l’ordre de la foi ?
La question du comment était première. Elle allait nous amener très rapidement à
nous interroger sur le quoi.

Une transmission par le savoir était  vouée à l’échec,  en raison de leur
déficience  même,  de  leur  incapacité  à  répondre,  à  renvoyer  en  termes  de
connaissances…
Nous avons choisi les célébrations. Nous voulions la fête. Nous voulions vivre
la joie. Nous voulions nous retrouver dans un endroit identifié (la chapelle de
l’établissement).  Nous marquions  ainsi  notre  souci  de  nous présenter  devant
Dieu. Tous acceptés pareillement malgré nos différences criantes.
Nous préparions  ces  célébrations  en équipe.  Nous étions  tous  dans  d’autres
fonctions auprès des enfants. Nous construisions à l’aide de parcours (ceux de la
Société  des  écoles  du  dimanche  parfois).  Nous  éprouvions  des  trames  qui

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/comment-dire/


existaient ailleurs et nous nous les appropriions. Il nous importait de marquer
ainsi notre appartenance à une communauté plus large que la nôtre si spécifique.
Toutes ces approches passent par l’écrit, l’image. Et pour les personnes dont je
parle, même l’audiovisuel ne peut être décodé. Il fallait d’autres voies d’accès. La
musique nous a été précieuse. Et le rythme. Tous les rythmes : celui du cœur qui
bat, celui de la célébration qui se déroule, celui de l’année liturgique, celui des
saisons qui nous situent dans le temps.

On nous avait sensibilisé au symbolique. Et petit à petit, nous avons découvert
dans les textes qui nous étaient proposés, combien l’histoire de Jésus était faite de
choses concrètes. Des objets, des substances, des lieux, des positions du corps.
Nous avons été attentifs à cela quand nous redécouvriions ces textes. Et nous
cherchions dans les déplacements, dans les objets mis en scène, que l’on pouvait
toucher  ensemble,  sentir  ensemble,  transformer  ensemble,  que  l’on  pouvait
presque toujours recevoir ou donner, démonter ou construire.

Nous cherchions comment transmettre le message pour qu’il parle à un enfant
polyhandicapé du XXe siècle, dans cette chapelle du Sonnenhof.

Les enfants acteurs des textes bibliques !
Nous avons joué des textes pour que les enfants deviennent acteurs, sentent
qu’ils ont un rôle propre dans la création.

Je pense à la présentation des enfants à Jésus. Comment la route était barrée
par les bien-pensants et puis l’accueil. Les enfants n’avaient rien demandé. On les
amenait à lui… et il leur a fait une promesse « le royaume des cieux est pour ceux
qui  leur  ressemblent  ».  Avions-nous  transmis  ou  transgressé  ?  II  n’est  pas
nécessaire de leur ressembler pour accéder au Royaume de Dieu, mais cette
parole vaut pour eux, comme pour les autres, parce qu’ils sont des enfants.

Je pense à l’aveugle au bord du chemin. Un jour nous avons osé choisir aussi
des textes de guérison.  Les personnes handicapées ne sont pas malades.  On
l’oublie encore trop souvent. Leur handicap est une condition de vie. Mais Jésus
s’approche et demande à cet homme resté au bord du chemin « Et toi que veux-
tu que je te fasse ? »

Là où les catéchètes, les bien-portants culpabilisent de ne pas pouvoir guérir,
Jésus s’approche et donne la parole. Nous avons prié ce jour-là pour être capable
d’entendre la réponse de chacun. La révolte de l’un et l’acceptation de l’autre, le



non ou le oui, et parfois l’indifférence. Ce jour-là, pendant le culte, quelqu’un s’est
approché de chaque participant et lui a demandé « Et toi ? Que veux-tu que je te
fasse ? »

Je pense aussi au texte où Jésus lave les pieds de ses disciples. Un texte a
priori facile à jouer, où le maître devient le serviteur. Le fait de laver les pieds aux
enfants nous parut être un contresens, car jamais ils n’auraient une chance de se
laver  les  pieds  sans  aide.  Jamais  ils  ne  pourraient,  eux,  laver  les  pieds  de
quelqu’un. Ils seront tributaires, toute leur vie, d’une aide, sans aucune possibilité
de  s’y  soustraire.  Nous  sommes  restés  avec  cette  interrogation.  Au-delà  de
l’histoire biblique, comment faire en sorte de leur permettre de devenir le maître
et le serviteur, en faisant autre chose que nous laver les pieds ?

Ces quelques exemples parmi d’autres pour dire que le comment n’est qu’un
moyen  pour  accéder  au  sens  et  peut  ouvrir  nos  yeux  sur  une
compréhension  élargie  de  textes  souvent  très  connus.

« De quel droit est-ce que je suis celui qui transmet ?… Je ne suis pas mieux que
les autres. » Cette question revenait comme une rengaine dans notre groupe de
catéchètes occasionnels.  La réponse est  que nous sommes un relais.  Nous
avons à faire en sorte que cet autre-là, qui nous est confié, puisse devenir
aussi un relais. Qu’il ne soit pas juste une impasse où la parole s’arrête, mais
qu’elle se continue à travers lui. Nous avons illustré cela presque à chaque fois,
en faisant passer de main en main la lumière, des fleurs, des aliments et bien
d’autres choses encore puisées dans le quotidien.

Quand vous aurez l’occasion d’accueillir dans vos groupes paroissiaux l’un de ces
enfants-là, n’ayez pas peur parce qu’il ne comprend pas. Pensez à ces jeux de
relais,  lors  d’une  prière  ou  d’une  animation.  Cela  l’inclura,  vous  donnera
l’occasion de le nommer ou de le faire appeler par son nom. Le reste vous sera
donné de surcroît. Des idées nouvelles naîtront de cette présence. N’ayez pas
peur.

Martine Leonhart, PointKT n° 38, Avril-mai-juin 2002


