
Etranger dans la Bible
Voici  un  article  de  Frédéric  Gangloff,
présentant le grand champ sémantique de
l’étranger dans la Bible.

Dès les premières lois connues du Proche-Orient ancien, il a fallu légiférer au
sujet  des  populations  nomades  traversant  les  voies  de  communications  et
s’établissant temporairement ou provisoirement en certains lieux. La condition de
« l’étranger » et la définition de « l’émigré », résidant dans les différents empires,
étaient fluctuantes et leur statut social dépendait des lois en vigueur. Comme il y
avait  un  grand  brassage  de  populations  et  une  circulation  permanente  de
personnes et de biens, le problème se posait avec d’autant plus d’acuité. Dans
l’Ancien Testament également, les termes renvoyant à tous ceux qui pourraient
être inclus dans le champ sémantique de « l’étranger » sont contrastés :

 

L’indigène (iézrah) De fait, l’autochtone. L’habitant séculier du pays qui1.
y séjourne bien avant l’établissement d’Israël et de Juda.

L’émigré  (gér)  Il  est venu s’installer dans le pays. Il  désigne soit un2.
émigré « étranger » soit un membre des 12 tribus qui est venu résider sur
le territoire d’une autre tribu. En sa qualité « d’émigré », il ne bénéficie
pas de tous les droits inhérents à son statut, mais de la protection de la
Loi.  Moïse et Abraham sont souvent qualifiés « d’émigrés » ;  vocable
théologiquement chargé.

Le résident (tôshàb) Ce dernier est souvent associé à « l’émigré », avec3.
toutefois un statut moins favorable. Ne jouissant pas des mêmes droits, il
est tributaire des autres et demeure sous la responsabilité et l’autorité de
celui qui l’accueille sous son toit.

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/etranger-dans-la-bible/


L’étranger (ben-nékhar, nôkri) Celui qui appartient à une autre race.4.
Habituellement, il ne fait que passer et ne se fixe pas définitivement. Il
peut éventuellement compter sur les lois de l’hospitalité, mais son statut
reste très précaire puisqu’il n’est pas protégé par la Loi.

Celui qui est autre (zâr) Il est d’une autre ethnie, d’une autre catégorie5.
sociale. Il désigne aussi l’ennemi et le « païen ». Il est souvent utilisé pour
décrire les pratiques cultuelles « idolâtres » et de ce fait, idéologiquement
biaisé.

Les nations (goym) Toutes les autres nations par opposition au peuple6.
« élu », que l’on qualifie aussi de « Gentils ». C’est un terme théologique
qui ne prend guère en compte les catégories raciales, sociales, politiques
ou cultuelles.

Une  première  observation  s’impose  d’emblée.  L’Ancien  Testament  n’offre
évidemment pas une vision monolithe de « l’étranger », mais en admet diverses
facettes. En outre, l’interprétation du terme dépend intimement de la période de
rédaction du texte ainsi que du contexte politique, historique et économique. La
« définition » de l’étranger n’est d’ailleurs pas de l’ordre de l’ethnie ou de la race,
mais dépend de la perception subjective qu’ont les auteurs bibliques d’Israël et de
Juda.  En  effet,  les  récentes  découvertes  ethno-archéologiques,  qui  intègrent
l’anthropologie, semblent montrer que, loin de représenter une nation homogène,
tribale et  unifiée,  la Palestine a vu en son sein l’émergence de deux grands
groupes rivaux. Tout laisse à penser qu’ils étaient ethniquement, culturellement
et politiquement fort différents : Israël (à partir du 9e siècle avant J.C) et Juda (à
partir du 8e siècle avant J.C). Avant ces périodes clefs, il n’est pas possible de
distinguer véritablement les « israélites » ou les « judéens » des populations
autochtones dites « cananéennes ». Après la destruction de Juda en 587 avant J.C.
débutent  les  périodes exiliques et  post-exiliques pendant lesquelles  un grand
nombre de textes vétérotestamentaires vont voir le jour. C’est au moment où les
auteurs de ces textes et les populations de la première « diaspora » vont se
trouver au contact  des autres nations,  essentiellement  l’Égypte (communauté
judéenne d’Éléphantine) et Babylone (communauté judéenne babylonienne), qu’ils
vont être obligés de définir « Israël » par rapport aux autres. Cette définition se
fera surtout par opposition aux autres et prônera un certain particularisme. Il
n’en demeure pas moins qu’il  faudra définir également les autres. C’est dans
cette situation de quête d’identité que des positions très variées vis-à-vis des



« étrangers » vont être élaborées.

Les témoignages pré-exiliques (avant le 6e siècle) 
L’on sait peu de choses de ces périodes. Tout au plus pourrait-on suggérer qu’il
devait  exister  d’anciennes  lois  ou  coutumes  qui  préconisaient  l’accueil  et
l’hospitalité  à  l’égard de l’étranger comme c’est  encore le  cas de nos jours.
L’insistance sur la protection des faibles, des veuves, de l’orphelin et de l’immigré
est déjà présente. Ce thème est répandu dans les codes de loi du Proche-Orient
ancien  où  le  roi  devait  être  le  protecteur  des  couches  défavorisées  de  la
population. Certains points de législation inhérents à une protection juridique,
sociale et religieuse des catégories comprenant l’indigène, l’émigré et le résident
existaient peut-être déjà. Quoiqu’il en soit, remarquons néanmoins que les textes
prophétiques, en général, considèrent l’étranger comme l’ennemi, l’envahisseur
et l’instrument du jugement de Dieu.

Les témoignages exiliques et  post-exiliques (après le 6e
siècle)
Une position « exclusiviste » voire intégriste. Au moment du retour de l’exil
pour une petite frange de la population, essentiellement aisée et lettrée, à partir
de  530 avant  J.C.,  une  polémique violente  va  opposer  une  partie  des  exilés
judéens babyloniens à la population judéenne autochtone restée au pays. Les
exilés, qui sont en réalité des « étrangers », ou du moins des « immigrants », vont
se considérer comme le seul « vrai Israël » et vont identifier les non-exilés (les
véritables autochtones) à des « étrangers ». Ce renversement de situation va être
matérialisé par des textes très durs à l’égard des « étrangers » où le véritable
Israël est exhorté à se séparer des autres. Cette séparation implique un massacre
et  une sorte  de  purification «  ethnique ».  L’enjeu principal  est  l’identité  du
véritable Israël qui se retrouve dans la vénération exclusive de son Dieu unique
(monothéisme et Sabbat). Il s’agit d’un commandement d’ordre idéologique qui
n’a certainement jamais été véritablement appliqué à l’époque ; il n’en demeure
pas  moins  que  les  auteurs  de  ces  textes  cherchent  à  façonner  une  identité
idéologique et théologique qui se reflète dans un langage violent et très agressif.
Il est le résultat d’une société en crise, qui se sent menacée de toutes parts et qui
craint  de  perdre  ses  privilèges  et  ses  spécificités  à  cause  d’un  processus
d’assimilation à une culture ambiante, encouragé par une domination étrangère.
Cette position ségrégationniste et xénophobe prône l’expulsion des « étrangers »



et agite l’épouvantail du danger d’assimilation.

C’est dans la même perspective qu’il faut comprendre le récit de Josué, et les
réformes  introduites  par  Esdras  et  Néhémie,  interdisant  tout  mélange  entre
« émigrants » et « autochtones » par l’entremise de la prohibition des mariages
inter-ethniques. Ce sont ces mêmes auteurs qui vont fabriquer une généalogie
artificielle  comme  celle  des  Chroniques  où  faire  partie  du  «  vrai  »  Israël
correspond à être rattaché à une famille qui peut revendiquer son appartenance à
l’une des 12 tribus.  « L’étranger » est  celui  qui  ne peut fournir une preuve
quelconque qu’il est bien dans la lignée généalogique préconisée par les auteurs.

Une position consensuelle et ouverte. A la même époque d’autres auteurs et
milieux ont réagi vivement contre des positions xénophobes et particularistes. Des
livres comme Ruth et Jonas intègrent des « étrangers » dans l’histoire du salut et
en font des personnages incontournables. Dans le Pentateuque, plusieurs textes
insistent sur la mise en parallèle de la situation de l’étranger et de l’émigré et la
situation du peuple d’Israël en Égypte. Souvent, Dieu s’occupe de l’intégration de
l’étranger ; il a un faible pour lui. Dans les textes dits « sacerdotaux », le peuple
d’Israël est qualifié de peuple d’émigrés et d’hôtes. Ce sont souvent dans les
récits patriarcaux où sont présentés les pères fondateurs des communautés des
exilés  :  Abraham pour  Babylone,  Joseph  pour  l’Égypte.  Dans  ces  textes,  les
« autres » peuples ne sont pas critiqués ni  vilipendés.  Au contraire,  ils  sont
accueillants, pacifiques et collaborent. On peut avoir des contacts avec eux et
cohabiter au milieu d’eux. Ces « étrangers » peuvent même avoir des relations
personnelles avec le Dieu d’Israël. L’histoire de Joseph démontre qu’il est possible
de pouvoir s’intégrer, de nouer des relations, de se marier, d’avoir une bonne
situation sociale, même en pays étranger, tout en gardant sa foi. Abraham en tant
qu’émigré  en  Canaan,  se  soumet  aux  règles  en  vigueur,  n’abuse  pas  de
l’hospitalité et finalement va acquérir un bout de terrain en l’achetant. Ce texte
peut être vu comme un encouragement pour les exilés babyloniens à revenir vivre
en  Palestine,  sans  en  chasser  automatiquement  les  habitants,  comme  aux
autochtones, à poursuivre leur vie dans le pays. L’histoire des pères fondateurs
(Abraham, Isaac, Jacob, Joseph) présente un Dieu pacifique qui veut l’entente
cordiale  entre  les  peuples  et  s’érige  contre  toute  conception  nationaliste,
réductrice et xénophobe. C’est donc l’accueil de l’autre qui est célébré d’entrée et
non son rejet. L’idée d’un Dieu qui a libéré son peuple opprimé (l’exode) souligne,
à son tour, l’importance du respect et de l’intégration de l’étranger.



Conclusions provisoires

– Nous venons de voir que les témoignages de l’Ancien Testament, loin d’être
monolithiques,  s’inscrivent  chacun  dans  une  période  historique  précise  ainsi
qu’un  contexte  sociologique  et  politique  spécifique.  Comme  aujourd’hui,  les
sociétés de l’époque vivaient des périodes de crises identitaire et des périodes
d’ouverture et d’intégration de la nouveauté.

On trouve des modèles qui prônent le rejet de l’étranger, son exclusion voire son
anéantissement pour des raisons idéologiques et  des luttes de pouvoir.  C’est
surtout dans les périodes d’effritement d’anciens points de repères que certaines
tendances cherchent à se forger une nouvelle identité. Que cela se passe par le
truchement d’une généalogie ou d’une idéologie xénophobe,  ces mouvements
veulent imposer un modèle unique qui passe soit par l’intégration forcée soit par
la haine de l’étranger, fut-il déjà en leur sein. On ne tolérera aucune déviation ni
différence ; l’altérité est complètement occultée.

Parallèlement  à  cela,  on  trouvera  d’autres  références  et  passages  qui,  eux,
insistent sur la tolérance, le respect mutuel des différents groupes vivant sur un
même  territoire,  l’ouverture  à  l’étranger  voire  un  certain  universalisme.
L’étranger est accepté en tant que tel avec ses différences et ses apports à la
culture et à la société de son lieu d’accueil. Néanmoins, on prendra garde de ne
pas trop extrapoler les données bibliques et on les maniera avec précaution en
évitant de se bombarder les uns les autres comme des pavés que l’on se jette à la
tête. Cette présence de positions, quelquefois antagonistes, nous apprend que
notre situation contemporaine a déjà connu quelques antécédents.

 

« L’ÉTRANGER » DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

L’étranger  dans  l’antiquité,  autour  de  l’ère  chrétienne.  A  l’époque
hellénistique,  une  cité  se  définit  par  :

un territoire commun délimité ;1.
une organisation politique reconnue par les autres cités ;2.
une légende de fondation.3.

La citoyenneté s’obtient selon la règle du sang (dérogations pour les étrangers).



Mais le fossé entre les deux demeure très marqué (idem pour le système impérial
romain).

Il existe trois catégories d’étrangers :
1. les étrangers honorés (acteurs, médecins, etc.) ;
2. les « utiles » (commerce) ;
3. les « indésirables » (barbares, nomades, prisonniers, etc.). Les « métèques »
participent aux charges financières et  militaires de la cité,  mais n’ont aucun
droits politiques. On est toujours étranger de quelqu’un ou par rapport à un
groupe social politique (parfois d’un village sur l’autre).

Selon les lieux et les circonstances du moment, l’attitude vis-à-vis de l’étranger
peut varier considérablement :
Positive : Accueil au nom de l’hospitalité, par curiosité (goût pour l’exotisme),
par  intérêt  politique  et  économique  (politique  d’intégration)  ou  parfois  par
philanthropie. C’est surtout le cas du stoïcisme, un courant philosophique qui
prône  un  certain  cosmopolitisme.  La  raison  humaine  devrait  effacer  les
différences séparant les hommes entre eux et les unir sous une loi commune en
les regroupant, afin qu’ils se laissent guider par un même berger. Il n’y a plus
d’altérité, mais derrière l’étranger, un homme semblable aux autres hommes.
Négative : Une méfiance, voire un rejet. C’est un réflexe identitaire dicté par le
désir de préserver les privilèges d’un groupe, d’un pouvoir et d’une certaine peur.
Dans l’antiquité, la condition d’étranger est tout de même synonyme de précarité.
Outre les moqueries et les sarcasmes dont il est l’objet, l’étranger reste celui qui
est d’une autre race, qui parle une autre langue, qui adore d’autres dieux, qui suit
d’autres mœurs.

La diaspora juive et son souci identitaire
Selon Flavius Josèphe, les juifs « constituent un peuple qui ne se mêle à aucun
autre et qui diffère de tous par sa religion » ; c’était le cas surtout en Égypte et
dans l’Empire romain. Il faut dire que le jugement des historiens égyptiens à leur
encontre dénote une xénophobie inhabituelle, peut-être due au fait que les juifs
n’ont jamais cherché à s’assimiler.

Le NT : le croyant et son étrangeté
La question de l’étranger en tant que telle n’est pas abordée dans le NT. Les
quelques  textes  qui  en  parlent  utilisent  le  terme  pour  tenter  de  décrire  la
condition chrétienne dans ce monde :



Matthieu : de l’identité nationale à l’identité de croyant
L’évangile de Matthieu est paradoxal.  Reconnu comme le plus juif  et  le plus
particulariste, il  s’ouvre tout de même très tôt aux autres nations. Notons la
présence d’étrangères dans la généalogie, la visite des mages, le centurion, la
cananéenne. L’annonce de la bonne nouvelle aux nations païennes est souvent
mentionnée. L’identité juive est questionnée en profondeur. Elle n’est plus définie
par une appartenance ethnique, par le sang, par un droit à la terre ou par une
élection. C’est la reconnaissance de Jésus comme messie qui fonde à présent
l’identité du croyant, devenant de ce fait disciple. Ceux qui croient en Christ
deviennent membres de la communauté (l’Église).  Dans le texte du jugement
dernier  en  Matthieu  25,  31-46,  l’étranger  désigne  Jésus  et  à  travers  lui,  le
disciple.  A l’image de son maître,  le  disciple  doit  se  comprendre comme un
étranger et un petit ; quelqu’un rejeté par le monde, qui ne peut rien de lui-même
mais doit apprendre à ne compter que sur le secours de Dieu.

La double citoyenneté du croyant : citoyen et en même temps étranger et
voyageur
Dans d’autres écrits et traditions (paulinienne ou johannique), il y a l’idée, qu’en
Christ, le chrétien reçoit une nouvelle identité qui relative toutes ses identités
précédentes (religieuse, nationale ou culturelle).  D’un côté le croyant devient
désormais citoyen de la maison de Dieu ou du royaume (citoyenneté spirituelle et
éternelle), de l’autre, il est pour le moment tout de même appelé à se conformer
aux usages du monde dans lequel il  est de passage (citoyenneté temporelle).
L’évangile de Jean dirait qu’il est dans ce monde sans être de ce monde. Il y a
toujours cette tension à l’œuvre dans l’existence du croyant : en Christ, tous les
chrétiens sont citoyens du ciel et étranger dans ce monde. Au sein de la société,
les différences religieuses, culturelles et ethniques demeurent et le chrétien ne
peut simplement les ignorer. Si le chrétien se considère comme un étranger dans
un pays  d’accueil,  il  doit  y  respecter  les  règles  en  vigueur  tant  qu’elles  ne
contredisent pas le témoignage qu’il rend à Jésus-Christ.

 

Conclusions
Le NT ne dit rien au sujet de l’attitude à avoir vis-à-vis de l’étranger. Pourtant le
statut particulier du chrétien pourrait l’aider à mieux le comprendre. C’est la foi
au Christ seule qui fait du croyant un citoyen du royaume par-delà toutes les
distinctions (race, culture, sang, terre) et, en même temps, en fait un étranger



dans ce monde (jusqu’à quel degré ?). On peut se demander si cette accentuation
sur l’étrangeté du chrétien par rapport au monde ne s’est pas renforcée dans
certains écrits et si elle n’a pas contribué à une certaine abdication du chrétien en
ce qui concerne la politique et le social. Ce n’est donc pas le monde (temporaire)
qui va fournir au chrétien son identité, il l’a déjà reçu en Christ, elle n’est pas
terrestre.  Pour  cette  raison,  le  chrétien  ne  devrait  pas  considérer  l’étranger
comme un danger pour son identité. Si le chrétien est étranger dans ce monde, il
peut essayer de comprendre ce que ressent l’immigré hors de sa patrie. En même
temps,  il  existe  des  lois  dans  le  pays  d’accueil,  lesquelles  impliquent,  pour
l’étranger comme pour l’autochtone, des droits et des devoirs.

 

Sources : Eglise Réformée de France. Eglise en débats. Etrangers, étrangers. Les
bergers et les Mages, N° 2.

Crédit : Frédéric Gangloff (UEPAL) – Point KT


