Etranger dans la Bible

“? wewyw  Voici un article de Frédéric Gangloff,

t'.‘f‘

5. ..:ﬂ {'1" présentant le grand champ sémantique de
5 I'étranger dans la Bible.

Des les premieres lois connues du Proche-Orient ancien, il a fallu 1égiférer au
sujet des populations nomades traversant les voies de communications et
s’établissant temporairement ou provisoirement en certains lieux. La condition de
« |’étranger » et la définition de « ’émigreé », résidant dans les différents empires,
étaient fluctuantes et leur statut social dépendait des lois en vigueur. Comme il y
avait un grand brassage de populations et une circulation permanente de
personnes et de biens, le probleme se posait avec d’autant plus d’acuité. Dans
I’Ancien Testament également, les termes renvoyant a tous ceux qui pourraient
étre inclus dans le champ sémantique de « I’étranger » sont contrastés :

1. L’indigene (iézrah) De fait, ’autochtone. L’habitant séculier du pays qui
y séjourne bien avant 1’établissement d’Israél et de Juda.

2. L’émigré (gér) Il est venu s’installer dans le pays. Il désigne soit un
émigré « étranger » soit un membre des 12 tribus qui est venu résider sur
le territoire d’une autre tribu. En sa qualité « d’émigré », il ne bénéficie
pas de tous les droits inhérents a son statut, mais de la protection de la
Loi. Moise et Abraham sont souvent qualifiés « d’émigrés » ; vocable
théologiquement chargé.

3. Le résident (toshab) Ce dernier est souvent associé a « I’émigré », avec
toutefois un statut moins favorable. Ne jouissant pas des mémes droits, il
est tributaire des autres et demeure sous la responsabilité et ’autorité de
celui qui I'accueille sous son toit.


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/etranger-dans-la-bible/

4. L'étranger (ben-nékhar, nokri) Celui qui appartient a une autre race.
Habituellement, il ne fait que passer et ne se fixe pas définitivement. Il
peut éventuellement compter sur les lois de 1’hospitalité, mais son statut
reste tres précaire puisqu’il n’est pas protégé par la Loi.

5. Celui qui est autre (zdr) Il est d’'une autre ethnie, d’'une autre catégorie
sociale. Il désigne aussi 'ennemi et le « paien ». Il est souvent utilisé pour
décrire les pratiques cultuelles « idolatres » et de ce fait, idéologiquement
biaisé.

6. Les nations (goym) Toutes les autres nations par opposition au peuple
« élu », que I'on qualifie aussi de « Gentils ». C’est un terme théologique
qui ne prend guere en compte les catégories raciales, sociales, politiques
ou cultuelles.

Une premiere observation s’impose d’emblée. L’Ancien Testament n’offre
évidemment pas une vision monolithe de « I’étranger », mais en admet diverses
facettes. En outre, l'interprétation du terme dépend intimement de la période de
rédaction du texte ainsi que du contexte politique, historique et économique. La
« définition » de 1’étranger n’est d’ailleurs pas de I’ordre de 1’ethnie ou de la race,
mais dépend de la perception subjective qu’ont les auteurs bibliques d’Israél et de
Juda. En effet, les récentes découvertes ethno-archéologiques, qui integrent
I’anthropologie, semblent montrer que, loin de représenter une nation homogene,
tribale et unifiée, la Palestine a vu en son sein I’émergence de deux grands
groupes rivaux. Tout laisse a penser qu'ils étaient ethniquement, culturellement
et politiquement fort différents : Israél (a partir du 9e siecle avant J.C) et Juda (a
partir du 8e siecle avant J.C). Avant ces périodes clefs, il n’est pas possible de
distinguer véritablement les « israélites » ou les « judéens » des populations
autochtones dites « cananéennes ». Apres la destruction de Juda en 587 avant J.C.
débutent les périodes exiliques et post-exiliques pendant lesquelles un grand
nombre de textes vétérotestamentaires vont voir le jour. C’est au moment ou les
auteurs de ces textes et les populations de la premiere « diaspora » vont se
trouver au contact des autres nations, essentiellement I’Egypte (communauté
judéenne d’Eléphantine) et Babylone (communauté judéenne babylonienne), qu'ils
vont étre obligés de définir « Israél » par rapport aux autres. Cette définition se
fera surtout par opposition aux autres et pronera un certain particularisme. Il
n’en demeure pas moins qu’il faudra définir également les autres. C’est dans
cette situation de quéte d’identité que des positions trés variées vis-a-vis des



« étrangers » vont étre élaborées.

Les téemoignages pré-exiliques (avant le 6e siecle)

L’on sait peu de choses de ces périodes. Tout au plus pourrait-on suggérer qu'’il
devait exister d’anciennes lois ou coutumes qui préconisaient l’accueil et
I’hospitalité a 1’égard de I’étranger comme c’est encore le cas de nos jours.
L'insistance sur la protection des faibles, des veuves, de 1'orphelin et de I'immigré
est déja présente. Ce theme est répandu dans les codes de loi du Proche-Orient
ancien ou le roi devait étre le protecteur des couches défavorisées de la
population. Certains points de législation inhérents a une protection juridique,
sociale et religieuse des catégories comprenant 1'indigene, 1’émigré et le résident
existaient peut-étre déja. Quoiqu'’il en soit, remarquons néanmoins que les textes
prophétiques, en général, considerent 1’étranger comme 1’ennemi, I’envahisseur
et I'instrument du jugement de Dieu.

Les témoignages exiliques et post-exiliques (apres le 6e
siecle)

Une position « exclusiviste » voire intégriste. Au moment du retour de 1'exil
pour une petite frange de la population, essentiellement aisée et lettrée, a partir
de 530 avant J.C., une polémique violente va opposer une partie des exilés
judéens babyloniens a la population judéenne autochtone restée au pays. Les
exilés, qui sont en réalité des « étrangers », ou du moins des « immigrants », vont
se considérer comme le seul « vrai Israél » et vont identifier les non-exilés (les
véritables autochtones) a des « étrangers ». Ce renversement de situation va étre
matérialisé par des textes tres durs a 1’égard des « étrangers » ou le véritable
Israél est exhorté a se séparer des autres. Cette séparation implique un massacre
et une sorte de purification « ethnique ». L’enjeu principal est I'identité du
véritable Israél qui se retrouve dans la vénération exclusive de son Dieu unique
(monothéisme et Sabbat). Il s’agit d'un commandement d’ordre idéologique qui
n’a certainement jamais été véritablement appliqué a I’époque ; il n’en demeure
pas moins que les auteurs de ces textes cherchent a faconner une identité
idéologique et théologique qui se reflete dans un langage violent et tres agressif.
Il est le résultat d'une société en crise, qui se sent menacée de toutes parts et qui
craint de perdre ses privileges et ses spécificités a cause d’'un processus
d’assimilation a une culture ambiante, encouragé par une domination étrangere.
Cette position ségrégationniste et xénophobe préne I’expulsion des « étrangers »



et agite I’épouvantail du danger d’assimilation.

C’est dans la méme perspective qu'il faut comprendre le récit de Josué, et les
réformes introduites par Esdras et Néhémie, interdisant tout mélange entre
« émigrants » et « autochtones » par I’entremise de la prohibition des mariages
inter-ethniques. Ce sont ces mémes auteurs qui vont fabriquer une généalogie
artificielle comme celle des Chroniques ou faire partie du « vrai » Israél
correspond a étre rattaché a une famille qui peut revendiquer son appartenance a
I'une des 12 tribus. « L’étranger » est celui qui ne peut fournir une preuve
quelconque qu'il est bien dans la lignée généalogique préconisée par les auteurs.

Une position consensuelle et ouverte. A la méme époque d’autres auteurs et
milieux ont réagi vivement contre des positions xénophobes et particularistes. Des
livres comme Ruth et Jonas integrent des « étrangers » dans I’histoire du salut et
en font des personnages incontournables. Dans le Pentateuque, plusieurs textes
insistent sur la mise en paralleéle de la situation de 1'étranger et de 1’émigré et la
situation du peuple d’Israél en Egypte. Souvent, Dieu s’occupe de l'intégration de
I’étranger ; il a un faible pour lui. Dans les textes dits « sacerdotaux », le peuple
d’'Israél est qualifié de peuple d’émigrés et d’hotes. Ce sont souvent dans les
récits patriarcaux ou sont présentés les peres fondateurs des communautés des
exilés : Abraham pour Babylone, Joseph pour I'Egypte. Dans ces textes, les
« autres » peuples ne sont pas critiqués ni vilipendés. Au contraire, ils sont
accueillants, pacifiques et collaborent. On peut avoir des contacts avec eux et
cohabiter au milieu d’eux. Ces « étrangers » peuvent méme avoir des relations
personnelles avec le Dieu d’Israél. L’histoire de Joseph démontre qu’il est possible
de pouvoir s’intégrer, de nouer des relations, de se marier, d’avoir une bonne
situation sociale, méme en pays étranger, tout en gardant sa foi. Abraham en tant
qu’émigré en Canaan, se soumet aux regles en vigueur, n’abuse pas de
I'hospitalité et finalement va acquérir un bout de terrain en 'achetant. Ce texte
peut étre vu comme un encouragement pour les exilés babyloniens a revenir vivre
en Palestine, sans en chasser automatiquement les habitants, comme aux
autochtones, a poursuivre leur vie dans le pays. L’'histoire des péres fondateurs
(Abraham, Isaac, Jacob, Joseph) présente un Dieu pacifique qui veut I’entente
cordiale entre les peuples et s’érige contre toute conception nationaliste,
réductrice et xénophobe. C’est donc l'accueil de I’autre qui est célébré d’entrée et
non son rejet. L'idée d'un Dieu qui a libéré son peuple opprimé (I'exode) souligne,
a son tour, 'importance du respect et de I'intégration de I’étranger.



Conclusions provisoires

- Nous venons de voir que les témoignages de 1’Ancien Testament, loin d’étre
monolithiques, s’inscrivent chacun dans une période historique précise ainsi
qu’un contexte sociologique et politique spécifique. Comme aujourd’hui, les
sociétés de I'époque vivaient des périodes de crises identitaire et des périodes
d’ouverture et d’intégration de la nouveauté.

On trouve des modeles qui pronent le rejet de 1’étranger, son exclusion voire son
anéantissement pour des raisons idéologiques et des luttes de pouvoir. C’est
surtout dans les périodes d’effritement d’anciens points de repéres que certaines
tendances cherchent a se forger une nouvelle identité. Que cela se passe par le
truchement d’une généalogie ou d’une idéologie xénophobe, ces mouvements
veulent imposer un modele unique qui passe soit par l'intégration forcée soit par
la haine de I’étranger, fut-il déja en leur sein. On ne tolérera aucune déviation ni
différence ; I’altérité est completement occultée.

Parallelement a cela, on trouvera d’autres références et passages qui, eux,
insistent sur la tolérance, le respect mutuel des différents groupes vivant sur un
méme territoire, 1'ouverture a l'étranger voire un certain universalisme.
L’étranger est accepté en tant que tel avec ses différences et ses apports a la
culture et a la société de son lieu d’accueil. Néanmoins, on prendra garde de ne
pas trop extrapoler les données bibliques et on les maniera avec précaution en
évitant de se bombarder les uns les autres comme des pavés que I'on se jette a la
téte. Cette présence de positions, quelquefois antagonistes, nous apprend que
notre situation contemporaine a déja connu quelques antécédents.

« L’ETRANGER » DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

L’étranger dans l'antiquité, autour de l’ere chrétienne. A 1'époque
hellénistique, une cité se définit par :

1. un territoire commun délimité ;
2. une organisation politique reconnue par les autres cités ;
3. une légende de fondation.

La citoyenneté s’obtient selon la regle du sang (dérogations pour les étrangers).



Mais le fossé entre les deux demeure tres marqué (idem pour le systeme impérial
romain).

Il existe trois catégories d’étrangers :

1. les étrangers honorés (acteurs, médecins, etc.) ;

2. les « utiles » (commerce) ;

3. les « indésirables » (barbares, nomades, prisonniers, etc.). Les « méteques »
participent aux charges financieres et militaires de la cité, mais n’ont aucun
droits politiques. On est toujours étranger de quelqu'un ou par rapport a un
groupe social politique (parfois d’un village sur I'autre).

Selon les lieux et les circonstances du moment, I’attitude vis-a-vis de 1’étranger
peut varier considérablement :

Positive : Accueil au nom de I'hospitalité, par curiosité (golit pour I’exotisme),
par intérét politique et économique (politique d’intégration) ou parfois par
philanthropie. C’est surtout le cas du stoicisme, un courant philosophique qui
prone un certain cosmopolitisme. La raison humaine devrait effacer les
différences séparant les hommes entre eux et les unir sous une loi commune en
les regroupant, afin qu’ils se laissent guider par un méme berger. Il n'y a plus
d’altérité, mais derriere 1’étranger, un homme semblable aux autres hommes.
Négative : Une méfiance, voire un rejet. C’est un réflexe identitaire dicté par le
désir de préserver les privileges d'un groupe, d’'un pouvoir et d'une certaine peur.
Dans l'antiquité, la condition d’étranger est tout de méme synonyme de précarité.
Outre les moqueries et les sarcasmes dont il est I'objet, 1’étranger reste celui qui
est d’une autre race, qui parle une autre langue, qui adore d’autres dieux, qui suit
d’autres meeurs.

La diaspora juive et son souci identitaire

Selon Flavius Joséphe, les juifs « constituent un peuple qui ne se méle a aucun
autre et qui différe de tous par sa religion » ; c’était le cas surtout en Egypte et
dans I’Empire romain. Il faut dire que le jugement des historiens égyptiens a leur
encontre dénote une xénophobie inhabituelle, peut-étre due au fait que les juifs
n’ont jamais cherché a s’assimiler.

Le NT : le croyant et son étrangeté
La question de lI’étranger en tant que telle n’est pas abordée dans le NT. Les
quelques textes qui en parlent utilisent le terme pour tenter de décrire la
condition chrétienne dans ce monde :



Matthieu : de I'identité nationale a I'identité de croyant

L’évangile de Matthieu est paradoxal. Reconnu comme le plus juif et le plus
particulariste, il s’ouvre tout de méme tres tot aux autres nations. Notons la
présence d’étrangeres dans la généalogie, la visite des mages, le centurion, la
cananéenne. L’annonce de la bonne nouvelle aux nations paiennes est souvent
mentionnée. L’identité juive est questionnée en profondeur. Elle n’est plus définie
par une appartenance ethnique, par le sang, par un droit a la terre ou par une
élection. C’est la reconnaissance de Jésus comme messie qui fonde a présent
I'identité du croyant, devenant de ce fait disciple. Ceux qui croient en Christ
deviennent membres de la communauté (I'Eglise). Dans le texte du jugement
dernier en Matthieu 25, 31-46, I’étranger désigne Jésus et a travers lui, le
disciple. A I'image de son maitre, le disciple doit se comprendre comme un
étranger et un petit ; quelqu’'un rejeté par le monde, qui ne peut rien de lui-méme
mais doit apprendre a ne compter que sur le secours de Dieu.

La double citoyenneté du croyant : citoyen et en méme temps étranger et
voyageur

Dans d’autres écrits et traditions (paulinienne ou johannique), il y a I'idée, qu’en
Christ, le chrétien regoit une nouvelle identité qui relative toutes ses identités
précédentes (religieuse, nationale ou culturelle). D'un coté le croyant devient
désormais citoyen de la maison de Dieu ou du royaume (citoyenneté spirituelle et
éternelle), de l'autre, il est pour le moment tout de méme appelé a se conformer
aux usages du monde dans lequel il est de passage (citoyenneté temporelle).
L’évangile de Jean dirait qu’il est dans ce monde sans étre de ce monde. Il y a
toujours cette tension a ’ceuvre dans l’existence du croyant : en Christ, tous les
chrétiens sont citoyens du ciel et étranger dans ce monde. Au sein de la société,
les différences religieuses, culturelles et ethniques demeurent et le chrétien ne
peut simplement les ignorer. Si le chrétien se considere comme un étranger dans
un pays d’accueil, il doit y respecter les regles en vigueur tant qu’elles ne
contredisent pas le témoignage qu’il rend a Jésus-Christ.

Conclusions

Le NT ne dit rien au sujet de I’attitude a avoir vis-a-vis de 1’étranger. Pourtant le
statut particulier du chrétien pourrait I’aider a mieux le comprendre. C’est la foi
au Christ seule qui fait du croyant un citoyen du royaume par-dela toutes les
distinctions (race, culture, sang, terre) et, en méme temps, en fait un étranger



dans ce monde (jusqu’a quel degré ?). On peut se demander si cette accentuation
sur I’étrangeté du chrétien par rapport au monde ne s’est pas renforcée dans
certains écrits et si elle n’a pas contribué a une certaine abdication du chrétien en
ce qui concerne la politique et le social. Ce n’est donc pas le monde (temporaire)
qui va fournir au chrétien son identité, il I'a déja recu en Christ, elle n’est pas
terrestre. Pour cette raison, le chrétien ne devrait pas considérer 1'étranger
comme un danger pour son identité. Si le chrétien est étranger dans ce monde, il
peut essayer de comprendre ce que ressent 'immigré hors de sa patrie. En méme
temps, il existe des lois dans le pays d’accueil, lesquelles impliquent, pour
I’étranger comme pour l’autochtone, des droits et des devoirs.

Sources : Eglise Réformee de France. Eglise en débats. Etrangers, étrangers. Les
bergers et les Mages, N° 2.

Crédit : Frédéric Gangloff (UEPAL) - Point KT



