
Évolution et enjeux de la catéchèse
Aux prises avec la vie, nous sommes en
quête de réponses et de sens. La
catéchèse représente l’un des outils dont
les communautés chrétiennes se sont
dotées pour répondre à ce
questionnement.
Le texte publié ici est extrait du cahier
d’Évangile et liberté n° 249, mai 2011. Il
correspond à un bref résumé de

l’intervention remarquable de M. Maurice BAUMANN aux Journées d’Évangile et
liberté 2010, à la Grande Motte.
La réalité nous questionne, nous et nos enfants. La délibération avec soi, le
monde, les autres est notre lot quotidien. Des événements douloureux ou heureux
suscitent des interrogations, provoquent des réactions, engendrent une
recherche. Pris dans une réalité fondamentalement énigmatique, nous avons
besoin d’un instrument de navigation comportant des compétences cognitives,
techniques, religieuses, émotionnelles et sociales. Un instrument qui nous
permettra de trouver notre chemin dans les dédales de la vie.
Aux prises avec la vie, nous sommes en quête de réponses et de sens. Les enfants
et les jeunes nous rappellent en permanence l’importance de cette recherche. Ils
nous obligent à rendre compte de nos valeurs, de nos convictions et de nos
espérances. Ils sont l’antidote à nos immobilismes personnels et à nos crispations
doctrinales.
La catéchèse s’inscrit dans cette logique et représente l’un des outils dont les
communautés chrétiennes se sont dotées pour répondre à ce questionnement. Si
l’on analyse l’évolution de la catéchèse, on remarque clairement le souci des
chercheurs et des praticiens d’envisager leur réflexion théologique et
pédagogique dans son rapport avec leur temps. La catéchèse est pensée en
contexte. Historiquement, cette logique contextuelle s’avérera extrêmement
fructueuse et, au fil des siècles, elle s’installera, du moins dans la tradition
protestante, comme la dimension fondamentale et indispensable à toute réflexion
visant le renouveau de la catéchèse.

1. Le changement de contexte
Durant la deuxième moitié du XXe siècle, un important changement de contexte
s’opère dans nos sociétés occidentales. Nous passons d’un contexte homogène à
un contexte hétérogène. De quoi s’agit-il ?

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/evolution-et-enjeux-de-la-catechese/


Le contexte homogène

Le contexte homogène se caractérise par une certaine uniformité consensuelle,
par des habitudes et des rôles sociaux relativement stables, des transformations
lentes  et  par  un certain  repli  sur  soi-même n’accordant  que peu d’intérêt  à
d’autres cultures ou d’autres religions.
Dans ce contexte, le catéchisme suivi par les enfants était relativement proche de
celui de la génération des parents ; les modèles, les rôles sociaux et individuels
s’inscrivaient dans une certaine continuité.
Bref, le contexte homogène repose sur un système de références partagées peu
ou  prou  par  l’ensemble  des  acteurs  de  la  vie  sociale  et  communautaire.
L’éducation  religieuse  qui  s’y  développe  est  de  type  initiatique.  Dans  cette
perspective, les catéchètes sont des personnes instruites qui enseignent des non-
initiés  afin  de  leur  donner  la  possibilité  de  trouver  leur  place  dans  la
communauté. Les jeunes membres de la communauté sont appelés à partager les
mêmes certitudes que leurs aînés et encouragés à s’approprier l’instrument de
navigation que ceux-ci leur proposent.

Le contexte hétérogène

À l’inverse,  le  contexte  hétérogène est  marqué du sceau de la  pluralité  des
références.  Les traditions culturelles et religieuses sont multiples.  Les jeunes
membres de la société sont confrontés à un grand nombre de possibilités.
L’effort  d’éducation religieuse ne rime plus avec initiation,  mais il  s’organise
autour de l’idée d’outiller les jeunes membres de la communauté afin de leur
donner les compétences et les moyens de construire par eux-mêmes leur vie et
leurs convictions religieuses. L’effort pédagogique ne vise plus la conformité mais
l’autonomie créatrice. L’enfant n’est plus la pâte molle devant être modelée en
conformité avec des exemples existants, mais il devient un sujet auquel on donne
l’occasion  et  la  possibilité  de  choisir  les  valeurs  et  les  convictions  qui  lui
permettront de construire son instrument de navigation. 

2. Une nouvelle socialisation
Le changement de contexte modifie la socialisation des plus jeunes membres de la
communauté dans trois directions :
– Premièrement, les jeunes membres de la société ne sont plus confrontés à une
seule  tradition  mais  à  plusieurs.  Ils  font  des  expériences  et  des  rencontres
diverses.  Une  multiplicité  de  possibilités  s’offre  à  lui  pour  comprendre  et



décrypter la réalité.
– Deuxièmement,  les jeunes membres de la société multiculturelle apprennent
leurs compétences sociales, religieuses et relationnelles dans le cadre élargi de la
famille, dans ce qu’on pourrait appeler leur propre tribu. Mais les normes et les
valeurs ainsi intériorisées seront rapidement mises en concurrence avec celles
d’autres tribus. Cela peut conduire à des incompréhensions réciproques, voire à
la confrontation violente. Les jeunes découvrent alors que les diverses traditions
impliquent la recherche d’une compréhension de l’autre dans un dialogue non-
violent.  La  différence  devient  une  interrogation  légitime  qui  revendique
inévitablement le dialogue et remet peut-être en cause leur propre instrument de
navigation.
– Troisièmement, les modèles sociaux traditionnels du contexte homogène étaient
porteurs  de  promesse,  dans  la  mesure  où  ils  avaient  fait  leur  preuve  et
représentaient une garantie face à l’avenir. En contexte hétérogène, les dérives
financières et spéculatives de l’idéologie du libéralisme laissent sceptiques. La
promesse n’est plus crédible !

Je résume. Par leur socialisation en contexte hétérogène nos catéchumènes
apprennent, qu’ils le veuillent ou pas, trois choses :

 la relativité des réponses proposées par la société adulte aux
questions du sens que leur pose la vie ;
la nécessité de choisir entre différentes réponses. Ils sont entraînés
vaille que vaille dans ce que les sociologues appellent le bricolage
biographique ;
l’importance de l’expérimentation et de la vérification des
réponses qu’on leur propose. Ils ne peuvent plus nous croire sur parole
mais attendent des propositions dont ils peuvent mesurer la plausibilité.

C’est là, à mon sens, que se situent les enjeux de la catéchèse. Pourrons-nous
rejoindre les enfants et les jeunes dans leur questionnement irrémédiablement
marqué du sceau de la multi culturalité et de la multi religiosité ?

3. Les défis que la catéchèse doit relever
Le changement de contexte implique une refonte de la catéchèse, j’en évoque
trois axes susceptibles de relever les nouveaux défis de la catéchèse :

La catéchèse : un laboratoire



Par  leur  socialisation en contexte  hétérogène,  les  enfants  et  les  jeunes  sont
habitués à la diversité des réponses. Devant leur foisonnement, ils doivent choisir,
entrer  en  débat,  devenir  chercheurs,  s’engager  dans  une  recherche  jamais
achevée. La catéchèse n’est plus le lieu où l’on explique et où l’on transmet une
réponse, il est le lieu où se rassemble une communauté de chercheurs.

La catéchèse : un libre espace de découverte de sens

Les  enfants  et  les  jeunes  qui  nous  sont  confiés  en  catéchèse  ne  nous
appartiennent pas. Nous ne pouvons pas et ne devons pas les fabriquer à notre
image.  Nous  ne  pouvons  que  les  aider  à  se  construire  eux-mêmes,  nous  ne
pouvons que leur apprendre à se forger par eux-mêmes les convictions qui les
porteront dans les énigmes de la vie. Dans ce laboratoire de recherche, nous
serons  ceux  qui  mettent  à  leur  disposition  les  ressources  pour  les  aider  à
l’émergence de leur « je », nous soumettrons à leur examen critique l’histoire de
l’incroyable rencontre entre Dieu et les humains pour qu’ils la découvrent et nous
disent quel en est le sens pour eux.

La catéchèse : un lieu de débat sans violence

Une catéchèse  ancrée  dans  un contexte  hétérogène devra  immanquablement
organiser  son espace de telle  sorte  que le  débat,  la  confrontation entre des
réponses différentes, le vivre ensemble se déploient sans violence.

Organisé  selon  ces  trois  axes,  le  laboratoire  de  recherche  de  la  catéchèse
fonctionnera alors aux yeux de ses usagers comme un lieu de vie où il est possible
de mesurer au quotidien la plausibilité de l’instrument de navigation que nous
offrent les traditions chrétiennes.

4. Profil d’une catéchèse pour notre temps

L’atelier du conte

Le premier sera destiné aux 5 – 8 ans. Les enfants y découvriront des histoires
bibliques mettant en scène la grande histoire de la rencontre entre Dieu et les
humains. Les enfants partiront à la découverte de ce trésor narratif dans une
ambiance de célébration festive, accueillante et joyeuse. Pour eux ce sont de
fascinantes et belles histoires ; n’allons pas gâcher leur plaisir en parasitant les
histoires  par  nos  bavardages  théologiques  d’adultes.  Cet  atelier  pourra  être
intégré à la communauté paroissiale par le biais d’un culte dominical mensuel.



L’atelier du langage symbolique

Le deuxième atelier est celui du langage symbolique. Il est destiné aux 9 – 11 ans.
C’est  l’âge  de  la  découverte  curieuse  du  monde,  la  période  où  les  enfants
interrogent les récits sur leur cohérence par rapport à la réalité. C’est le temps de
cette perspicacité implacable qui demande si ces histoires sont vraies, si elles se
sont vraiment passées comme on le raconte. Cette démarche est indispensable à
une  juste  compréhension  du  statut  du  langage  biblique  pour  qu’il  découvre
intuitivement un deuxième niveau de langage. Elle représente le passage obligé
vers une découverte du sens des récits bibliques.
L’atelier du langage symbolique permettra aux enfants de découvrir la dimension
symbolique des histoires bibliques. Une chose reste certaine, si nous refusons à
nos enfants cette quête critique, sous le prétexte fallacieux, qu’il ne faudrait pas
ébranler leur foi enfantine, alors nous leur aurons menti et leur aurons donné
tous les bons arguments pour se déclarer athées à l’âge adulte.

L’atelier de la vie

Finalement, les jeunes pourront terminer leur parcours catéchétique dans l’atelier
de la vie. Cet atelier est le lieu où l’on se retrouvera pour mettre à l’épreuve le
trésor découvert dans les deux premiers ateliers catéchétiques. Ce lieu de vie
ressemblera à une scène de théâtre sur laquelle on mettra en scène des scénarios
quotidiens pour les enrichir et peut-être les modifier à la lumière de scénarios
inspirés des récits bibliques.
Dans l’atelier de la vie, les catéchumènes feront leurs premières armes
théologiques, ils apprendront à se confronter existentiellement au texte biblique,
ils s’exerceront à le confronter à d’autres ressources, à d’autres propositions.
Notre tâche ne sera pas de les corriger pour les contraindre à penser et vivre
comme nous souhaiterions qu’ils le fassent, mais bien d’organiser et de
promouvoir ce mouvement de recherche.
Nous le savons, l’adolescence est aussi l’âge de la prise de distance avec le monde
adulte. Il sera donc judicieux que la communauté paroissiale ne s’immisce pas
dans cet atelier de vie, mais qu’elle porte simplement un regard amical et
intéressé sur lui. Elle a le devoir de signaler aux catéchumènes qu’elle prend leur
travail au sérieux. Elle est le forum bienveillant devant lequel se déroule le travail
catéchétique.

En conclusion



Je vous avoue volontiers que je ne revendique pas la paternité de toutes les idées
exprimées dans cet exposé. J’ai même l’impression d’avoir impunément braconné
sur les terres des catéchètes engagés dans le travail paroissial. Ma contribution
est simplement un essai de mise en perspective cohérente des bribes de récits
catéchétiques comme je les ai entendues raconter au détour de nombreuses
conversations amicales.
Crédit : Maurice Baumann, Point KT


