
Excusez-moi, je n’ai pas le temps !
Tout  va vite,  très  vite,  trop vite  !  Nous
sommes « happés » par une spirale sans
fin. Où est le temps ? Pourquoi sommes-
nous si nombreux à courir après le temps
ou à répéter à longueur de semaines : « Je
n’ai pas le temps ! » ?

« Excusez-moi, je n’ai pas le temps ! »
Tout va vite, très vite, trop vite ! Nous sommes « happés » par une spirale sans
fin. Où est le temps ? Pourquoi sommes-nous si nombreux à courir après le temps
? Pourquoi sommes-nous si nombreux à répéter à longueur de semaines : « Je n’ai
pas le temps ! » ? au point de le remplir à ras bord, comme si nous luttions contre
la peur du vide.

Pour une gestion efficace du temps
Le manque de temps est devenu un mal de notre siècle au point que, depuis
quelques  années,  des  stages  de  formation  sont  organisés  pour  une  gestion
efficace du temps, pour apprendre à identifier ses priorités.
Par ailleurs, nous vivons dans une société où l’on subit beaucoup d’inégalités et
de décalages de rythmes. Les Parisiens connaissent bien ce que recouvre cette
expression : métro, boulot, dodo… et savez-vous qu’il existe, dans plusieurs villes
de France et  d’Europe un Bureau des temps  dont les objectifs,  à  Paris  en
particulier, sont les suivants : améliorer les conditions de travail et concilier la vie
professionnelle et familiale. Une expérience assez remarquable montre comment
la  modification  des  horaires  de  travail  des  agents  d’entretien  chargés  du
nettoyage des bureaux des collectivités locales passage d’un horaire émietté
(avant  7  h  du  matin,  après  20  h)  à  un  horaire  continu  (9  h  à  16  h)  a
profondément modifié le statut de ce personnel, d’une part sa reconnaissance, sa
respectabilité par rapport aux autres personnels des entreprises, et d’autre part
leurs conditions de vie familiale (pouvoir vivre avec son mari, avec ses enfants,
pouvoir les amener et les ramener de l’école, veiller à leur travail scolaire et les y
aider si nécessaire). Dans cet exemple, on essaie d’adapter les rythmes au
lieu de les subir afin d’améliorer leur praticabilité. Finalement, on ne recherche

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/excusez-moi-je-n-ai-pas-le-temps/


pas comment trouver la même longueur d’onde entre les êtres, mais des rythmes
qui  finissent  par  permettre  leur  interaction  et  qui  leur  permettent  de  vivre
ensemble.

Est-ce  une  difficulté  spécifique  de  la  vie  urbaine  ?  Pas  du  tout,  à  la
campagne, on ne s’arrête jamais : il y a les récoltes à engranger, d’autres terrains
à labourer, des appareils à entretenir, des bêtes à nourrir, des vaches à traire…
Pourtant du temps libre, nous en avons gagné !
Et pourtant du temps libre, nous en avons gagné considérablement. Aujourd’hui en
effet,  le  travail  représente  dans  notre  temps  de  vie  seulement  12  %  !  De  plus,
notre espérance de vie s’accroît régulièrement. De 1900 à 2000, l’espérance de
vie  en  France  (moyenne  hommes  et  femmes)  est  passée  de  40  à  78  ans.
L’espérance de vie moyenne a donc presque doublé en un siècle seulement. Mais
le temps n’est pas le même pour tous, nous allons le voir.

Subjectivité du temps ! Temps « psychologique »
Le  scientifique,  le  physicien  spécialiste  du  temps,  dira  attention,  ne  nous
trompons pas : ce sont nos rythmes de vies qui posent un problème. Le temps,
lui, s’écoule toujours de la même manière. Il est indifférent à nos emplois du
temps. Quand on dit le temps s’accélère. Non ! Ce qui s’accélère c’est le rythme
de nos productions, de nos échanges, de nos déplacements. Le temps n’a pas de
vitesse : c’est cette chose qui avance de 24 h toutes les 24 h (sur notre planète !).
Mais il y a une confusion qui tient à ce que nous identifions le temps à ce qui se
passe dans le temps.
• Si les activités temporelles sont plus rapides, on dit que le temps s’accélère, ce
qui est totalement faux : le temps est indépendant de nos emplois du temps.
• Il n’y a pas d’accélération du temps aujourd’hui : c’est nous qui accélérons.
• Bien que pour un individu, le temps subjectif (tel qu’il le ressent) change
beaucoup avec l’âge. Un an pour un petit enfant, c’est extrêmement long. Pour
quelqu’un qui a 70 ans, c’est l’expérience du psalmiste au Ps 90, 9 : « Nous
voyons nos années s’évanouir comme un son. Les jours de nos années s’élèvent à
soixante-dix ans, Et, pour les plus robustes, à quatre-vingts ans ; et l’orgueil qu’ils
en tirent n’est que peine et misère, car il passe vite, et nous nous envolons. »
• Le temps ne nous paraît plus le même si on attend quelqu’un qui tarde à venir,
ou si l’on n’attend personne. Il y a l’impatience de l’attente, il y a la souffrance de
l’attente.

Mais qu’est-ce donc que le temps ?



Saint Augustin disait : “Qu’est-ce donc que le temps ? Si personne ne me le
demande, je le sais ; mais que je veuille l’expliquer à la demande, je ne le sais pas
! Et pourtant – je le dis en toute confiance – je sais que si rien ne se passait, il n’y
aurait pas de temps passé, et si rien n’advenait, il n’y aurait pas d’avenir, et si
rien n’existait, il n’y aurait pas de temps présent. […] Il est dès lors évident et
clair que ni l’avenir ni le passé ne sont et qu’il est impropre de dire : il y a trois
temps, le passé, le présent, l’avenir, mais qu’il serait exact de dire : il y a trois
temps, un présent au sujet du passé, un présent au sujet du présent, un présent
au sujet de l’avenir. Il y a en effet dans l’âme ces trois instances, et je ne les vois
pas ailleurs  :  un présent  relatif  au passé,  la  mémoire,  un présent  relatif  au
présent, la perception, un présent relatif à l’avenir, l’attente. Si l’on me permet
ces expressions, ce sont bien trois temps que je vois et je conviens qu’il y en a
trois ».
–  Pour  Emmanuel  Kant  (Critique  de  la  raison  pure  (1781),  traduction  A.
Tremesaygues et B. Pacaud, Éd. PUF, collection Quadrige, 4e éd., 1993, p. 63) :
Le temps est une ”forme a priori de la sensibilité” et non pas un attribut des
choses  en  soi.  Comme  saint  Augustin,  il  pense  que  le  temps  n’existe  pas
indépendamment de nous qui le percevons. « Le temps n’est pas une réalité
absolue mais une intuition intérieure… Et, précisément parce que cette intuition
intérieure ne fournit aucune figure, nous cherchons à suppléer à ce défaut par
des  analogies  et  nous  représentons  la  suite  du  temps  par  une  ligne  qui  se
prolonge à l’infini… »

 

Triompher du temps / maître du temps
Ce qui frappe actuellement, c’est le fait qu’on cherche à posséder le temps, à
triompher du temps,  surtout dans les milieux professionnels où l’on est très
actifs.  On  demande  beaucoup  aux  salariés  qui  sont  ainsi  soumis  à  une
performance très grande. Et effectivement, il y a une sorte de jouissance éprouvée
par les gens lorsqu’ils arrivent à triompher du temps.
Un certain nombre de personnes interrogées à ce sujet disent : « Lorsque je viens
à bout de toutes les urgences de mon existence qui me tombent dessus dès le
matin, quand je suis encore en pyjama et que je triomphe de tout ça, j’éprouve
une  jouissance  extraordinaire,  je  me  sens  maître  du  temps  ».  Au  point
qu’ayant réussi à faire face à ce manque de temps, quelqu’un d’autre va jusqu’à
dire : « Je ne me sens pas tout à fait maître de l’univers, mais tout juste !« 

Cette maîtrise du temps a été accentuée par les instruments de communication.



Le temps du portable et du courriel a changé de façon considérable notre rapport
au temps, on est dans une instantanéité complète. On émet quelque chose et on a
la réponse dans l’immédiat. Alors, on peut effectivement jongler avec le temps,
s’ajuster avec le temps, jusqu’à la dernière minute. Dans cette accélération dont
nous parlons, la part de la croyance au bonheur joue un rôle décisif.
Le bonheur est dans le pré… cours-y vite, cours-y vite…
Vous connaissez le poème de Paul Fort : Le bonheur est dans le pré. Cours-y vite. Il
va  filer.  Le  bonheur  est  dans  le  pré,  cours-y  vite,  cours-y  vite…  Il  me  manque
quelque chose pour être heureux, et c’est si j’ai cette chose que je le serai. Alors je
vais  gorger  mon  emploi  du  temps  de  contraintes  pour  que  cette  chose  soit
accessible… Le résultat, contrairement à ce qu’on pourrait penser, ce n’est pas
qu’on soit de plus en plus enfermé dans le présent, mais qu’on soit de moins en
moins présent au présent.

C’est-à-dire de moins en moins attentif à ce qui se passe maintenant. Avec cette
course au bonheur jamais atteint, on se donne de plus en plus à l’imminence du
futur. On est toujours dans la projection pour une espèce de court terme qu’on est
en train de préparer. Et du coup on diffère constamment de vivre, c’est-à-
dire d’être attentif au présent, de s’y adonner pleinement.
Pascal (Les Pensées de Pascal, Fragment Sel. 80 – Liasse Vanité) le disait déjà
au  XVIIe  siècle  :  «  Nous  ne  nous  tenons  jamais  au  temps  présent.  Nous
anticipons l’avenir comme trop lent à venir, comme pour hâter son cours, ou nous
rappelons le passé pour l’arrêter comme trop prompt, si imprudents que nous
errons dans des temps qui ne sont point nôtres, et ne pensons point au seul qui
nous  appartient,  et  si  vains  que nous  songeons  à  ceux  qui  ne  sont  rien,  et
échappons sans réflexion le seul qui subsiste. C’est que le présent d’ordinaire
nous blesse. Nous le cachons à notre vue parce qu’il nous afflige, et s’il nous est
agréable nous regrettons de le voir échapper. Nous tâchons de le soutenir par
l’avenir, et pensons à disposer les choses qui ne sont pas en notre puissance pour
un temps où nous n’avons aucune assurance d’arriver. »



Que chacun examine ses pensées !
Il les trouvera toutes occupées au passé ou à l’avenir. Nous ne pensons presque
pas au présent, et si nous y pensons ce n’est que pour en prendre la lumière pour
disposer de l’avenir. Le présent n’est jamais notre fin. Le passé et le présent sont
nos moyens ; le seul avenir est notre fin. Ainsi, nous ne vivons jamais, mais nous
espérons de vivre et, nous disposant toujours à être heureux, il est inévitable que
nous ne le soyons jamais. Ce phénomène est sans doute être lié à notre condition
humaine.
Nous ne tolérons pas l’attente, l’ennui, l’inertie, nous essayons de les éviter par
des stratagèmes qui mettent en jeu la vitesse, l’occupation, l’interaction, etc.
Cette tension entre le présent et le court terme, c’est ce qui nous démène,
nous stresse, nous rend nerveux et finalement malheureux. Pourquoi ?

La logique économico-sociale, ses dangers et ses enjeux
Ces questions de temps sont un véritable enjeu pour nos sociétés. Elles méritent
qu’on s’y arrête pour en prendre conscience et définir les dangers, les enjeux et, si
possible, les remèdes.

Le temps, c’est de l’argent ! Et quand on perd du temps, on perd de l’argent.
Un problème, à la fois pour l’employé et pour l’employeur bien sûr ! Et, même si
nos instruments, nos technologies, nos communications nous font vivre dans une
sorte d’instantanéité permanente, cette logique économico-sociale nous oblige à
aller de plus en plus vite, à accélérer. Il s’en suit que notre rapport au temps a
considérablement changé, particulièrement depuis une quinzaine d’années nous
disent les spécialistes.
Cette  accélération non maîtrisée  de nos  rythmes de travail  a  quelque chose
d’inhumain.  Les  travailleurs  en  entreprises,  et  les  syndicalistes  veilleurs,



s’inquiètent d’avoir à en faire toujours plus, dans un délai de plus en plus réduit.
C’est  l’appréhension  de  l’intensification  du  travail  à  fournir,  de  la
densification du temps,  c’est-à-dire de la quantité de travail à fournir dans
l’unité de temps, pendant la période de présence. C’est le travail en flux tendu.
Cette accélération va continuer, mais va-t-on trouver des moyens de la vivre, de
s’accommoder ?
De plus, on a le sentiment que si le temps de travail s’intensifie, le temps de
loisir s’intensifie lui aussi. En fait, le problème c’est qu’on est dans une société
de la performance. On doit être performant professionnellement, on doit l’être
dans la vie amoureuse, avec ses amis, avec ses enfants. On doit leur apprendre
des  tas  de  choses.  La  notion  de  performance  est  complètement
déterminante.
Dans cette société de la performance,  il faut « faire », faire beaucoup de
choses comme si sa propre vie devait être jugée à l’aune de ce que l’on fait, de ce
que l’on réalise, et pas forcément de ce que l’on est. Cela se traduit même dans la
façon de nous exprimer. Lorsqu’on a fait un voyage, par exemple au Maroc, on dit
de moins en moins, j’ai « visité » le Maroc, mais j’ai « fait » le Maroc…
Finalement on est dans une société où ce ne sont pas les riches qui sont gagnants,
mais les rapides.
Le facteur temps est devenu source d’inégalité, de grande inégalité. Il y a
ceux qui sont obligés d’aller vite, tout le temps, et de plus en plus vite pour gagner
la course. Et il y a aussi ceux qui sont lents ou obligés de l’être.

On est soit dans l’excès, l’excès de performance, soit dans le rien, comme
s’il n’y avait plus de juste milieu, de juste temps. Et, si on est hors du
temps, hors du travail, hors du lien social, alors on n’est qu’un individu
par « défaut » ! Et ce visage-là de notre société, il nous faut le dénoncer, il
nous faut le critiquer.
Alain Houziaux, pasteur de l’Eglise réformée de France, disait lors d’un culte
dominical radiodiffusé : Nous avons le droit de jouir de la vie sans avoir besoin de
nous trouver une justification ou une raison de vivre. La vie, c’est une grâce à
laquelle nous avons droit, sans raison, sans que nous ayons à produire ni des
justificatifs, ni des diplômes de vertu, ni des brevets prouvant que nous sommes
d' »utilité publique » et indispensables aux autres.

Y a-t-il des remèdes ? Qu’est-ce que la sagesse des Ecritures peut apporter à ces
questions du temps qui, nous le voyons, constituent un véritable enjeu de société
?

Nicole VERNET – Point KT



Voir la suite : De l’usage du temps

https://pointkt.org/cathetypes/articles-et-editos/de-l-usage-du-temps/

