
Favoriser la croissance spirituelle
des enfants

Grandir  est  une  affaire  de  tous  les
instants. Grandir, ça dure toute la vie. On
a toujours à apprendre, même quand on
est grand.

Dès que l’enfant s’éveille à la vie !

Le temps de l’enfance est une période de croissance physique et intellectuelle.
Une force interne pousse l’enfant à grandir, le projette en avant : la toise marque
les centimètres en plus ; les vêtements et les chaussures deviennent trop petits.
Et  il  y  a  toutes  les  nouvelles  acquisitions  comme la  propreté,  la  marche,  le
langage…

A travers les réactions de ceux qui l’entourent, l’enfant découvre l’importance de
chaque nouvelle étape. La joie, les regards fiers, les paroles encourageantes, les
applaudissements exprimés stimulent l’enfant. Grandir pour un enfant, c’est tout
un programme. Aider l’enfant à grandir pour être auteur et acteur de sa vie, c’est
essayer de ne pas de ne pas faire à la place de l’enfant, mais susciter, encourager,
accompagner leur processus de croissance.

Si certaines acquisitions sont visibles, d’autres le sont moins : l’éveil au
sens du beau, du bien, voire l’éveil spirituel.

Toutefois, dès que l’enfant s’éveille à la vie, il peut aussi s’éveiller à la foi. Pour
que l’enfant puisse accéder à son potentiel spirituel, il doit pouvoir grandir dans
un espace signifiant, des lieux où la foi s’exprime ou se vit,  qui lui permette
d’interagir avec la Bible, de jouer, d’apprendre, d’avoir du plaisir, d’être immergé
dans une atmosphère aimante, sécurisante, de prière, de spiritualité.

Quelques repères pour ceux qui accompagnent les enfants

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/favoriser-la-croissance-spirituelle-des-enfants/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/favoriser-la-croissance-spirituelle-des-enfants/


Pour favoriser une rencontre entre l’enfant et le message biblique, entre l’enfant
et Dieu, il nous incombe de mettre en place les conditions qui pourront permettre
l’apprentissage,  les  questionnements  existentiels,  l’expérimentation,  la
confrontation  et  qui  stimuleront  l’enfant  à  découvrir  son  intériorité.

Le tout-petit est réceptif à la spiritualité dès le ventre maternel. Seulement,
comme il ne peut pas nous dire ce qu’il ressent, nous ne pouvons aussi facilement
constater ou prouver comment il vit et intègre les pratiques de spiritualité auquel
il assiste. Être aimé de Dieu est associé à être dans les bras de maman ou papa,
embrassé,  regardé avec tendresse,  aux paroles valorisantes qu’il  entend,  aux
gestes, à l’atmosphère dans son environnement de vie. Les prières et les chants,
les  bénédictions  prononcées  sur  lui,  les  célébrations  avec  leur  atmosphère,
lumières,  musique,  parfums… s’impriment  en  lui  laissant  des  traces  cachées
indélébiles. S’éveiller à la vie rimera naturellement avec s’éveiller à la foi.

Jacqueline et Claude Lagarde ont contribué à nous aider à comprendre mieux le
rythme d’évolution et de maturation intellectuelle au cours de leur croissance
spirituelle. Ils s’inspirent pour cela des travaux de Piaget et les transposent à
l’apprentissage des langages de la foi.

L’enfant de  4/5 ans  :  Les Lagarde attirent notre attention sur le fait  que
l’enfant dès 4/5 ans vit au niveau de l’anecdote. Il ne se lasse pas d’écouter des
histoires. Il est capable d’en mémoriser les étapes, d’en retenir les images. C’est
l’âge où il engrange, où il est fasciné par le merveilleux, où l’imaginaire n’a pas de
limites.

C’est l’âge d’or pour narrer des histoires bibliques qui rejoignent son vécu, ses
intérêts, ses expériences de vie. La tâche du catéchète est de raconter le récit en
utilisant  des  mots  compréhensibles  aux  enfants,  mais  avec  fidélité  au  texte
biblique en restituant soigneusement les surprises du récit, ses effets inattendus,
ses invraisemblances, les écarts de conduite des personnages, ceci sans moralité
sur ce que le texte veut dire pour nous aujourd’hui… Apprendre à narrer, à faire
vivre le récit, à en déployer les images pour que les jeunes auditeurs « voient et
ressentent » ce qui se déroule dans l’histoire, tel est le défi pour le/la catéchète.
En deuxième temps de la rencontre les enfants seront invités à s’exprimer au
travers d’une activité créatrice qui leur donnera de redire l’histoire avec leurs
mots, d’en parler, de se l’approprier (par exemple : dessin, peinture, jeu collectif,
marionnettes, théâtre d’ombres, etc.).



Vers 8/9 ans un réseau de significations, de liens entre histoires entendues, se
construit peu à peu. L’enfant est capable de repérer des similitudes, d’opérer des
classifications… Le développement de cette faculté est capital. Car il permet à
l’enfant d’accéder au monde du sens en décollant de l’univers des sensations
immédiates et des chaines d’épisodes anecdotiques.

Encourager à faire découvrir  des récits  bibliques qui  se répondent par leurs
thématiques. De plus, l’enfant qui est à l’aise dans la lecture aura un immense
plaisir à chercher et lire les histoires dans sa Bible. La tentation pour l’adulte est
de vouloir amener les enfants à faire les découvertes de sens qui s’imposent à
nous. Il est vital que nous n’épargnions pas à l’enfant le laborieux cheminement
de construction de sens en l’amenant par exemple à dire ce que nous voudrions
l’entendre nous dire ! Nous sommes responsables de créer les conditions pour
que l’enfant puisse entrer dans une production de sens et non le téléguider !

Exemple de types d’activités proposées aux enfants de cet âge : Confectionner un
dessin, panneau, ou une bande dessinée comprenant 3 ou 4 récits différents avec
des thématiques à comparer, exploiter (exemple : l’eau ; la Samaritaine ; un récit
de puits dans l’Ancien Testament ; un récit de baptême ; Noé…).

L’âge du questionnement critique

A partir de 9/10 ans  :  En grandissant l’enfant va se poser toutes sortes de
questions sur la vie. L’échec d’une prière non exaucée, la mort qui le touche de
près, des situations de crises traversées vont susciter des interrogations. Cela
peut survenir à tout âge, mais c’est à partir de 9/10 ans que le questionnement
critique systématique voit le jour (est-ce que c’est vrai ? Est-ce inventé ? C’est
bizarre !). Questionner les textes bibliques, exprimer ses doutes, son étonnement
constituent une étape nécessaire sur le chemin de la maturation personnelle.
Sans eux, pas d’accès à une foi personnelle.

Nous devons donc compter avec des questions embarrassantes des enfants à
propos de Dieu, de la crédibilité de la Bible, de l’existence de l’au-delà, de l’utilité
de  la  prière… Ces  questions  ne  rejoignent-elles  pas  aussi  souvent  le  doute
existentiel  que  nous  portons  en  nous,  et  cela  nous  déstabilise  ?  Le  rôle  du
catéchète  sera  dès  lors  d’accueillir  et  de  valoriser  l’étonnement  et  les
questionnements de l’enfant.  Faire du questionnement critique un moteur de
recherche, en demandant à l’enfant, par exemple, de développer sa question.



Pour ce qui  est  des autres questions de crédibilité,  il  faut  accepter de faire
apparaître  en  pleine  lumière  les  divergences  et  les  contradictions  en  les
problématisant pour engager une recherche de sens.

Le/la catéchète ne doit pas se sentir tenu d’apporter tout de suite des réponses
rassurantes.  Laisser  les  enfants  chercher,  chercher  ensemble.  Encourager  à
chercher plus loin : comparer deux versions d’un même épisode et demander :
pourquoi nous raconte-t-on cela ainsi ? Qu’est-ce que cela veut dire, à votre avis ?

Les enfants de cet âge sont encore souvent dans une vision très schématique du
monde : vrai/faux – méchants/bons, et très radicaux dans leurs jugements. Les
encourager à découvrir des nuances, un « vrai autrement ».

C’est ainsi que l’enfant pourra grandir « en stature et en sagesse » (Luc 2/40) et
trouver une foi personnelle et engagée.

Rosemarie Chopart, PointKT N° 39, août, septembre, octobre 2002


