
Fêtons Noël : Le jeu symbolique de
Noël

« Il est impossible de reconnaître Dieu sans dommage, ni par ton imagination et
par tes spéculations, sinon en te tenant à sa crèche. Si tu suis le chemin inverse,
si tu commences à réfléchir sur sa divinité, à la manière dont elle gouverne le
monde, à la façon dont elle a détruit Sodome et Gomorrhe, si tu cherches à savoir
si elle a prédestiné ou non tel ou tel homme, tu te casseras aussitôt le cou et tu
tomberas du ciel  comme l’esprit  malin. Mon cher n’escalade pas le ciel  !  Va
d’abord à Bethléem ! »
Martin Luther

Le jeu symbolique de Noël

La fête de Noël, telle qu’elle apparaît dans les pratiques sociales, représente une
étroite combinaison du mystère, de la légende et du merveilleux. Nulle autre fête
ne  donne  lieu  à  un  imaginaire  aussi  développé.  Nulle  ne  témoigne  d’une
imbrication aussi subtile des plans et des thèmes. Le souvenir, la fiction, la féerie
y semblent inextricablement mêlés. C’est cet enchevêtrement qui fait question
pour la communauté chrétienne et l’interroge sur la rectitude de sa célébration.

Une réflexion sur la célébration de Noël ne saurait négliger l’apport de l’analyse
sociologique. En ce domaine, l’intérêt de l’enquête que F.A. Isambert a consacrée
aux fêtes de fin d’année mérite d’être souligné : cette brève note n’a d’autre but
que de marquer la richesse de cette interprétation du Noël vécu, en reprenant
quelques-uns des thèmes majeurs de cette recherche.

Noël et Nouvel An : deux fêtes complémentaires ?

Le calendrier rapproche Noël et le jour de l’an, « fêtes à la fois antithétiques et
jumelles ». Le Nouvel An ne serait-il qu’un doublet profane de Noël, un écho
appauvri,  parce que privé  de toute  l’enveloppe mythique qui  auréole  la  fête
religieuse ? Au plan des comportements, les deux fêtes paraissent en écho (même

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/fetons-noel-le-jeu-symbolique-de-noel/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/fetons-noel-le-jeu-symbolique-de-noel/


importance de la veillée, du repas, parallélisme des cadeaux et des étrennes, etc.)
mais, au plan des représentations, elles s’opposent comme un jeu de miroirs : à
l’intériorité toute familiale de Noël,  centrée sur l’enfant,  répond l’exubérance
extravertie  du  Nouvel  An,  fête  d’adultes  vécue  entre  amis,  scellant  un
renouvellement des relations sociales. Plus encore que cette symétrie inversée, ce
qui articule les deux fêtes, c’est une certaine manière de rythmer un passage en
un cérémonial de transition. Tout se passe en effet dans le calendrier français, et
la culture qu’il traduit, comme si à chaque fête religieuse devait correspondre une
fête profane, et comme si la profusion de la fête ne pouvait se vivre que dans ce
fractionnement de la festivité. Au resserrement domestique et à l’intériorisation
de Noël fait pendant l’extériorisation bruyante du Nouvel An, qui n’est pas sans
rapport avec une certaine conjuration de l’angoisse, liée à la fuite du temps et à
l’inconnu de l’avenir. Les deux fêtes scandent ainsi la continuité/discontinuité du
temps au travers du schéma fin/recommencement. Ce n’est pas seulement que
face à la rupture du calendrier,  la continuité de la vie familiale et  des liens
sociaux est réaffirmée symboliquement. C’est aussi que le contraste de Noël –
suspension du quotidien, retour sur soi-même -et du Nouvel An – sortie vers les
autres,  renforcement  des  liens  sociaux  –  dessine  en  lui-même  un  schéma
dynamique homologue à la succession fin/ recommencement.

Tous impliqués

L’un  des  paradoxes  qui  caractérise  ces  fêtes,  c’est  qu’elles  s’affichent
publiquement pour se passer en privée. « Chacun » est le sujet de la fête : ni
l’individu, ni la collectivité dans son ensemble, mais chacun qui, dans l’intimité de
la fête familiale, se sait participant d’une fête commune à toute société, voire de
toute l’humanité. C’est la famille qui est le lieu privilégié, le « sujet médullaire »
de la célébration. L’enfant va, pour la fête de Noël, y tenir une place singulière.
La  symbolique  de  la  Nativité  y  incline  ;  le  rituel  de  la  fête  domestique  se
déroulera, de manière privilégiée, au travers d’un rapport adultes/enfants.

Noël, « fête de l’enfant » ? ou « fête de l’enfance » ? Deux tendances peuvent être
ici repérées :

–  l’une  va  faire  de  l’enfant  l’objet  à  proprement  parler  de  la  fête.  C’est
particulièrement sensible lorsque disparaît toute adhésion à un sens religieux de
la fête, ou dans les classes économiquement inférieures. « On peut alors parler
d’une autocélébration du foyer en la personne de l’enfant » à la fois fêtant et fêté ;



– beaucoup plus fréquemment, l’enfant apparaît non l’objet mais « le médiateur »
de la fête : occasion pour l’adulte de s’identifier à lui, de rejoindre ainsi quelque
part sa propre enfance et ses Noëls d’enfance, en regardant la cérémonie avec les
yeux émerveillés de l’enfant. L’identification à l’enfant revêt, pour F.A. Isambert,
un rôle essentiel dans la structure de la fête. « En ce sens, Noël est fête de
l’enfance, autant et peut-être plus que de l’enfant ».

Au centre, le cadeau

La ritualité de Noël peut s’interpréter comme la mise en scène du don du ciel. Le
thème de la dépense, et d’une dépense sans calcul, sans mesure, n’y est pas
étranger. Au cœur de la dépense, le cadeau, qui est l’acte « central de la fête ».
Mais un cadeau marqué d’un certain anonymat – il n’est pas donné, mais déposé
et trouvé – qui masque l’identité réelle du donateur, et renvoie à une origine
mystérieuse, fictivement surnaturelle. « Le cadeau est alors plus que le cadeau, il
est  cette  merveilleuse  abondance  gratuite  exceptionnellement  offerte  ».  Au
travers  de  cette  mise  en  scène  du  cadeau  se  donne  en  représentation  une
Générosité protectrice, qui étend ses largesses à chacun, « divinité d’une classe
d’âge », à laquelle, certes, les adultes ne croient plus, mais feignent encore de
croire en s’identifiant au regard émerveillé des enfants. Le Père Noël apparaît,
dans cette perspective, comme le donateur légendaire, qui préserve cette origine
céleste  du cadeau et  lui  confère  une «  apparence féerique ».  F.A.  Isambert
développe l’hypothèse de variations autour du thème du don, où la crèche joue un
rôle majeur. La crèche est mise en relation du ciel et de la terre, équivalence du
don et du contre don ; l’Enfant y apparaît à la fois donné et donnant. À partir de
cette mise en scène initiale, et par toute une série de transformations successives,
l’enfant  de  la  famille  va  être  substitué  à  l’Enfant  Jésus,  celui-ci  devenant  le
Donateur, bientôt relayé dans ce rôle par le Père Noël ; enfin l’arbre, symbole
d’abondance et lui-même figure des liens entre le ciel (l’étoile !) et la terre, peut
prendre la place du Père Noël. Le symbolisme de l’arbre n’est donc pas sans lien
avec celui de la crèche : la figuration a changé, mais la thématique centrale du
don, et de sa source céleste, demeure.
Ainsi, dans cette théâtralité de Noël se combinent étroitement le jeu, le rêve et la
croyance. « Tout est théâtral dans Noël,  depuis le petit  théâtre de la crèche
jusqu’à  l’apparition de l’arbre,  toutes  autres  lumières  éteintes.  Le  ciel  étoilé
pénètre dans la pièce où le sapin s’illumine ; l’intimité se concentre au pied de
l’arbre  de  lumière,  cependant  que  le  plafond  et  les  murs  oubliés  laissent



s’échapper l’imagination aux extrémités du monde pacifié. Alors l’enfant prête ses
yeux et le cadeau devient merveille, profusion inépuisable. Le rêve s’est fait chair
».

Noël, synthèse des contraires

A ce rituel domestique, orienté sur l’enfant, s’oppose la célébration liturgique,
centrée sur l’incarnation, dévoilement de Dieu dans la faiblesse de l’homme Jésus.
Deux systèmes de signification entrent ainsi en tension :

– l’un tourné vers le symbolisme familial, et le repli de chacun sur sa propre
enfance ; intériorisation et intimisation de la fête ;
– l’autre, enraciné dans la théologie de l’incarnation, critique à l’égard de tout le «
folklore  »,  porteur  d’une dimension d’universalité,  de  présence aux hommes,
d’une promesse de recréation des rapports humains en Christ. Les deux systèmes
s’opposent, mais dans la pratique ils se combinent plus qu’ils ne s’excluent ; Le
Noël vécu se situe dans cette bipolarité : entre l’intime et l’universel, entre le
resserrement  des  liens  du  foyer  et  la  transgression  des  barrières  entre  les
hommes, entre le « redevenir comme un enfant » et la vision d’une humanité
réconciliée.  Noël,  synthèse  des  contraires.  Aux  «  rapports  d’une  société
concurrentielle  »  se  substitue,  l’espace  d’une  nuit,  l’image  d’une  pleine
réconciliation, tant avec les autres qu’avec soi-même, qui atteint à l’universel.
Noël se donne ainsi, dans l’imaginaire de la fête, comme une « eschatologie rêvée
».

Car cette synthèse des extrêmes ne peut se vivre que dans le cadre de la religion
ou  sur  le  mode  du  merveilleux.  C’est  pourquoi,  surtout  en  l’absence  d’un
dépassement d’ordre religieux, l’assimilation à l’enfant joue un rôle si important,
l’enfant étant la figure idéale qui médiatise les divers plans de la fête et qui
autorise ce « faire comme si », ce jeu de la fiction.

Ainsi se comprend cette combinaison du mystère, de la légende et du merveilleux,
propre à la fête de Noël. La tonalité mystique, liée à la référence religieuse, se
conjugue avec la coloration esthétique qu’exhale l’enchantement de Noël. « Tout
nous porte à penser, conclut de son enquête F.A. Isambert, que c’est par la voie
du merveilleux que s’actualisent à Noël les autres degrés de la croyance qui, par
là même, s’imprègnent de merveilleux ».

En  dévoilant  ce  jeu  subtil  de  la  croyance,  de  la  fiction  et  du  rêve  dans  la



représentation de Noël, l’apport du sociologue – auquel cette brève note voudrait
renvoyer –  ne manque pas de nous interroger dans notre souci  d’interpréter
aujourd’hui l’Evangile.

Comment la célébration de Noël va-t-elle rencontrer et déjouer à la fois une
religiosité aussi complexe ? Si la fête de Noël représente cet « univers onirique »,
qu’est-ce que rendre compte dans ce contexte de l’événement « Emmanuel » ? À
quelles  conditions  la  prédication  peut-elle  éviter  le  piège de  l’enchantement,
d’une modulation religieuse de la fiction, pour attester non le rêve, mais la Parole
faite chair ?

Source : Point KT 1987/4 – Gérard DELTEIL – Le jeu symbolique de Noël – Études
Théologiques et Religieuses
Photo Pixabay


