Fetons Noel : Le jeu symbolique de
Noel

« Il est impossible de reconnaitre Dieu sans dommage, ni par ton imagination et
par tes spéculations, sinon en te tenant a sa creche. Si tu suis le chemin inverse,
si tu commences a réfléchir sur sa divinité, a la maniere dont elle gouverne le
monde, a la fagon dont elle a détruit Sodome et Gomorrhe, si tu cherches a savoir
si elle a prédestiné ou non tel ou tel homme, tu te casseras aussitot le cou et tu
tomberas du ciel comme 1’esprit malin. Mon cher n’escalade pas le ciel ! Va
d’abord a Bethléem ! »

Martin Luther

Le jeu symbolique de Noeél

La féte de Noé€l, telle qu’elle apparait dans les pratiques sociales, représente une
étroite combinaison du mystere, de la 1égende et du merveilleux. Nulle autre féte
ne donne lieu a un imaginaire aussi développé. Nulle ne témoigne d’une
imbrication aussi subtile des plans et des themes. Le souvenir, la fiction, la féerie
y semblent inextricablement mélés. C’est cet enchevétrement qui fait question
pour la communauté chrétienne et 'interroge sur la rectitude de sa célébration.

Une réflexion sur la célébration de Noél ne saurait négliger I’apport de I'analyse
sociologique. En ce domaine, I'intérét de I’enquéte que F.A. Isambert a consacrée
aux fétes de fin d’année mérite d’étre souligné : cette breve note n’a d’autre but
que de marquer la richesse de cette interprétation du Noél vécu, en reprenant
quelques-uns des themes majeurs de cette recherche.

Noel et Nouvel An : deux fétes complémentaires ?

Le calendrier rapproche Noél et le jour de I'an, « fétes a la fois antithétiques et
jumelles ». Le Nouvel An ne serait-il qu'un doublet profane de Noél, un écho
appauvri, parce que privé de toute I’enveloppe mythique qui auréole la féte
religieuse ? Au plan des comportements, les deux fétes paraissent en écho (méme


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/fetons-noel-le-jeu-symbolique-de-noel/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/fetons-noel-le-jeu-symbolique-de-noel/

importance de la veillée, du repas, parallélisme des cadeaux et des étrennes, etc.)
mais, au plan des représentations, elles s’opposent comme un jeu de miroirs : a
'intériorité toute familiale de Noél, centrée sur 1’enfant, répond 1’exubérance
extravertie du Nouvel An, féte d’adultes vécue entre amis, scellant un
renouvellement des relations sociales. Plus encore que cette symétrie inversée, ce
qui articule les deux fétes, c’est une certaine maniere de rythmer un passage en
un cérémonial de transition. Tout se passe en effet dans le calendrier francais, et
la culture qu’il traduit, comme si a chaque féte religieuse devait correspondre une
féte profane, et comme si la profusion de la féte ne pouvait se vivre que dans ce
fractionnement de la festivité. Au resserrement domestique et a I'intériorisation
de Noél fait pendant I’extériorisation bruyante du Nouvel An, qui n’est pas sans
rapport avec une certaine conjuration de I’angoisse, liée a la fuite du temps et a
I'inconnu de I'avenir. Les deux fétes scandent ainsi la continuité/discontinuité du
temps au travers du schéma fin/recommencement. Ce n’est pas seulement que
face a la rupture du calendrier, la continuité de la vie familiale et des liens
sociaux est réaffirmée symboliquement. C’est aussi que le contraste de Noél -
suspension du quotidien, retour sur soi-méme -et du Nouvel An - sortie vers les
autres, renforcement des liens sociaux - dessine en lui-méme un schéma
dynamique homologue a la succession fin/ recommencement.

Tous impliqués

L’un des paradoxes qui caractérise ces fétes, c’est qu’elles s’affichent
publiquement pour se passer en privée. « Chacun » est le sujet de la féte : ni
l'individu, ni la collectivité dans son ensemble, mais chacun qui, dans I'intimité de
la féte familiale, se sait participant d’une féte commune a toute société, voire de
toute I'humanité. C’est la famille qui est le lieu privilégié, le « sujet médullaire »
de la célébration. L’enfant va, pour la féte de Noél, y tenir une place singuliére.
La symbolique de la Nativité y incline ; le rituel de la féte domestique se
déroulera, de maniere privilégiée, au travers d’un rapport adultes/enfants.

Noél, « féte de ’enfant » ? ou « féte de ’enfance » ? Deux tendances peuvent étre
ici repérées :

- I'une va faire de l’enfant 1’objet a proprement parler de la féte. C’est
particulierement sensible lorsque disparait toute adhésion a un sens religieux de
la féte, ou dans les classes économiquement inférieures. « On peut alors parler
d’'une autocélébration du foyer en la personne de I'enfant » a la fois fétant et fété ;



- beaucoup plus fréquemment, ’enfant apparait non 1’objet mais « le médiateur »
de la féte : occasion pour 'adulte de s’identifier a lui, de rejoindre ainsi quelque
part sa propre enfance et ses Noéls d’enfance, en regardant la cérémonie avec les
yeux émerveillés de I’enfant. L’identification a I’enfant revét, pour F.A. Isambert,
un role essentiel dans la structure de la féte. « En ce sens, Noél est féte de
I’enfance, autant et peut-étre plus que de I’enfant ».

Au centre, le cadeau

La ritualité de Noél peut s’interpréter comme la mise en scene du don du ciel. Le
theme de la dépense, et d’'une dépense sans calcul, sans mesure, n'y est pas
étranger. Au cceur de la dépense, le cadeau, qui est I’acte « central de la féte ».
Mais un cadeau marqué d’un certain anonymat - il n’est pas donné, mais déposé
et trouvé - qui masque l'identité réelle du donateur, et renvoie a une origine
mystérieuse, fictivement surnaturelle. « Le cadeau est alors plus que le cadeau, il
est cette merveilleuse abondance gratuite exceptionnellement offerte ». Au
travers de cette mise en scene du cadeau se donne en représentation une
Générosité protectrice, qui étend ses largesses a chacun, « divinité d’une classe
d’age », a laquelle, certes, les adultes ne croient plus, mais feignent encore de
croire en s’identifiant au regard émerveillé des enfants. Le Pere Noél apparait,
dans cette perspective, comme le donateur l1égendaire, qui préserve cette origine
céleste du cadeau et lui confere une « apparence féerique ». F.A. Isambert
développe I’hypothese de variations autour du theme du don, ou la creche joue un
role majeur. La creche est mise en relation du ciel et de la terre, équivalence du
don et du contre don ; I'Enfant y apparait a la fois donné et donnant. A partir de
cette mise en scene initiale, et par toute une série de transformations successives,
I’enfant de la famille va étre substitué a I’Enfant Jésus, celui-ci devenant le
Donateur, bientot relayé dans ce role par le Pere Noél ; enfin ’arbre, symbole
d’abondance et lui-méme figure des liens entre le ciel (1’étoile !) et la terre, peut
prendre la place du Pere Noél. Le symbolisme de I’arbre n’est donc pas sans lien
avec celui de la creche : la figuration a changé, mais la thématique centrale du
don, et de sa source céleste, demeure.

Ainsi, dans cette théatralité de Noél se combinent étroitement le jeu, le réve et la
croyance. « Tout est théatral dans Noél, depuis le petit théatre de la creche
jusqu’a l'apparition de 1’arbre, toutes autres lumieres éteintes. Le ciel étoilé
pénetre dans la piece ou le sapin s’illumine ; I'intimité se concentre au pied de
I’arbre de lumiere, cependant que le plafond et les murs oubliés laissent



s’échapper l'imagination aux extrémités du monde pacifié. Alors I’enfant préte ses
yeux et le cadeau devient merveille, profusion inépuisable. Le réve s’est fait chair

».
Noél, synthese des contraires

A ce rituel domestique, orienté sur I’enfant, s’oppose la célébration liturgique,
centrée sur l'incarnation, dévoilement de Dieu dans la faiblesse de I’homme Jésus.
Deux systémes de signification entrent ainsi en tension :

- I'un tourné vers le symbolisme familial, et le repli de chacun sur sa propre
enfance ; intériorisation et intimisation de la féte ;

- l'autre, enraciné dans la théologie de I'incarnation, critique a 1’égard de tout le «
folklore », porteur d’'une dimension d’universalité, de présence aux hommes,
d’'une promesse de recréation des rapports humains en Christ. Les deux systémes
s’opposent, mais dans la pratique ils se combinent plus qu'ils ne s’excluent ; Le
Noél vécu se situe dans cette bipolarité : entre l'intime et 1'universel, entre le
resserrement des liens du foyer et la transgression des barrieres entre les
hommes, entre le « redevenir comme un enfant » et la vision d’'une humanité
réconciliée. Noél, syntheése des contraires. Aux « rapports d’'une société
concurrentielle » se substitue, I’espace d’une nuit, I'image d’une pleine
réconciliation, tant avec les autres qu’avec soi-méme, qui atteint a 1'universel.
Noél se donne ainsi, dans 'imaginaire de la féte, comme une « eschatologie révée

».

Car cette synthese des extrémes ne peut se vivre que dans le cadre de la religion
ou sur le mode du merveilleux. C’est pourquoi, surtout en I'absence d’un
dépassement d’ordre religieux, 1’assimilation a 1’enfant joue un role si important,
I’enfant étant la figure idéale qui médiatise les divers plans de la féte et qui
autorise ce « faire comme si », ce jeu de la fiction.

Ainsi se comprend cette combinaison du mystere, de la l1égende et du merveilleux,
propre a la féte de No€l. La tonalité mystique, liée a la référence religieuse, se
conjugue avec la coloration esthétique qu’exhale I’enchantement de Noél. « Tout
nous porte a penser, conclut de son enquéte F.A. Isambert, que c’est par la voie
du merveilleux que s’actualisent a Noé€l les autres degrés de la croyance qui, par
la méme, s’'impregnent de merveilleux ».

En dévoilant ce jeu subtil de la croyance, de la fiction et du réve dans la



représentation de Noél, I’apport du sociologue - auquel cette breve note voudrait
renvoyer - ne manque pas de nous interroger dans notre souci d’interpréter
aujourd’hui I’Evangile.

Comment la célébration de Noé€l va-t-elle rencontrer et déjouer a la fois une
religiosité aussi complexe ? Si la féte de Noél représente cet « univers onirique »,
qu’est-ce que rendre compte dans ce contexte de I’événement « Emmanuel » ? A
quelles conditions la prédication peut-elle éviter le piege de I’enchantement,
d’'une modulation religieuse de la fiction, pour attester non le réve, mais la Parole
faite chair ?

Source : Point KT 1987/4 - Gérard DELTEIL - Le jeu symbolique de Noél - Etudes
Théologiques et Religieuses
Photo Pixabay



