
Garder une place pour l’invité qui
nous surprend

Garder une place pour l’invité qui nous surprend

En un siècle, le regard sur les personnes ayant un handicap a profondément
changé. On est passé d’un temps où la seule alternative était l’asile, à celui où le
concept de maladie a prédominé : on soigne une maladie, une déficience.
Plus tard encore, on voit essentiellement une personne à éduquer.
Aujourd’hui, on s’achemine vers un concept de citoyenneté qui permet à chacun
d’être différent.
Prenons l’exemple du langage des signes :  pendant un siècle, le langage des
signes  a  été  banni,  en  dehors  des  écoles  pour  enfants  sourds,  dans  le  but
d’éduquer leur  faculté  de prononcer  «  normalement  ».  Depuis  une vingtaine
d’années, des personnes sourdes ont promu leur droit d’utiliser la langue des
signes française dans la vie courante. La personne sourde est d’abord un citoyen,
disent-ils, et non un objet de pédagogie.

Intégration à tout prix ? En ce qui concerne le handicap mental, on cherche le
plus souvent l’intégration, voir la normalisation. Cette démarche est très valorisée
en France tant dans le domaine scolaire que dans les loisirs. Cette approche
comporte néanmoins quelques dangers :
– Est-il bon pour un enfant d’être toujours le seul enfant ayant un handicap dans
un groupe ? Quelles sont alors les possibilités d’identification avec d’autres ?
Quand peut-il se dire « ils sont comme moi » ?

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/garder-une-place-pour-l-invite-qui-nous-surprend/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/garder-une-place-pour-l-invite-qui-nous-surprend/


– Derrière une forte démarche d’intégration peut toujours se cacher un refus du
monde adulte de reconnaître le handicap. L’enfant risque alors de se trouver en
échec permanent. Intégration ne doit pas être synonyme de perte d’identité, refus
du handicap. Sinon il en résulte une situation impossible pour l’enfant !

Images de Dieu et images de l’homme sont liées. La catéchèse des enfants
ayant un handicap exige au préalable une réflexion théologique, car le handicap
nous confronte à nos convictions profondes.

Nous en évoquerons quelques-unes à partir de témoignages de parents :
– Quand Anne est née, il fallait que je retrouve les bases de ma foi. J’ai ouvert la
Bible et j’ai commencé par le début. « Au commencement Dieu créa… » et quand
je suis arrivé à… « et il les créa homme et femme… à son image », j’ai retrouvé
ma conviction profonde.
Nos images de Dieu et de l’homme sont profondément liées. Toute catéchèse avec
des enfants ayant un handicap nous renvoie à l’image que nous avons de leur
personne.  Un  regard  de  pitié,  un  regard  misérabiliste,  est  aussi  un  regard
réducteur sur Dieu. Et inversement, reconnaître une image de Dieu en tout être
élargit notre perception de Dieu.
– Quand Samuel est né, j’ai d’abord commencé à faire face. Dieu n’avait plus
d’importance pour moi. Mais nous avions donné une instruction religieuse à ses
frères et sœurs. Et c’est son frère qui nous a rappelé qu’il  fallait l’inscrire à
l’école biblique. C’est Samuel qui nous a, petit à petit, entraîné dans la vie de la
paroisse. L’autre jour, il a pris le panier de pain pendant la communion, et lui qui
normalement parle mal ou pas du tout, a dit : « Le corps du Christ ».
C’est souvent la foi forte, la soif de Dieu, la spontanéité dans leur relation avec
Jésus exprimés par les enfants qui nous rappellent qu’ils sont enfants de Dieu ;
«  La force  de Dieu est  puissante  dans  la  faiblesse  »  :  cette  phrase devient
tangible. La foi devient don reçu.
– Nous n’allons plus à la paroisse avec mon enfant. Je ne supporte plus ce langage
: « Qu’est-ce que vous portez courageusement votre croix ». Manuel devient tout
raide quand il entend ça. Moi certainement aussi. Mais nous avons trouvé une
communauté œcuménique de personnes handicapées. Le regard qu’on porte là-
bas sur mon enfant m’a aidé à l’accueillir. Nous redevenons une famille entière.
II  est  important  de  nous  interroger  sur  le  lien  que  nous  établissons  entre
souffrance,  culpabilité,  mérite… en dépit  de l’affirmation de la  grâce.  Osons
porter  le  regard de  Dieu sur  toute  personne.  II  y  a  là  une force  de



transformation pour l’Eglise.

Le handicap est toujours une rupture, une souffrance. Ceci nous oblige à avoir
des attitudes réfléchies, claires. Nos convictions théologiques se reflètent dans le
vécu de la catéchèse. Quand des sens ou des capacités sont altérés ou diminués,
des  impasses  théologiques  se  repèrent  plus  facilement  que dans  toute  autre
catéchèse.
Nous développerons les axes d’une catéchèse spécialisée à partir de deux pôles :
celui de la Parole de Dieu annoncée, et celui de la participation aux sacrements.

La Parole de Dieu annoncée
L’idée de départ pourrait être : l’incarnation, « Et la Parole se fit chair », nous
pousse à rendre la Parole de Dieu à tout enfant, aussi à celui qui a un handicap.
Notre pédagogie doit se nourrir de cette conviction : la Parole prend chair en
chacun de nous. II y a nécessité d’un va-et-vient constant entre la parole et le
regard que nous portons sur la personne avec son corps, son esprit.
Les moyens dont disposent la catéchèse spécialisée sont riches et variés (rythme
et mouvement, lumière, toucher, son, couleurs les formes…). Cette richesse peut
même dérouter certaines équipes. L’important sera de ne pas se perdre mais de
toujours réfléchir au sens de ce que nous faisons.
Voici quelques pistes :
– Des contenus formulés de manière traditionnelle (textes appris par cœur,
éléments de la liturgie, chants « anciens »… même si cela peut paraître désuet)
permettent à de nombreux enfants d’appartenir et de participer à la vie de la
communauté.



– Catéchèse spécialisée, ce n’est pas « ne rien faire ». Chaque enfant peut
évoluer, faire des progrès, avancer dans la confiance et y trouver de la joie. Cela
peut  se  faire  à  travers  des  activités  sensorielles  et  manuelles.  Un  tel
apprentissage  peut  comporter  une  dimension  répétitive  :  chanter  les  mêmes
chants aux mêmes moments de la rencontre, marquer les lieux par des objets, des
couleurs qui reviennent (Noël, Pâques).
– Prendre en compte le rythme des enfants : ne pas systématiquement vouloir
innover, accepter d’être lent avec les enfants. Cela peut aussi être un défi pour
aller soi-même en profondeur.
– Pour de nombreux enfants ayant un handicap, le mime, le jeu scénique est
primordial. II permet à la parole de prendre chair, il permet un élargissement du
monde, une découverte simple de nos théologies complexes.

La participation aux sacrements
Préparer et vivre des sacrements est le deuxième pôle de la vie d’un groupe
d’école  biblique,  de  catéchisme.  Baptiser  un  enfant  ayant  un  handicap  pose
d’habitude peu de problème. La gratuité de l’amour de Dieu s’y exprime par
excellence.
Mais du côté de la participation à la Sainte Cène, nos convictions sont lourdement
interrogées  :  sont-ils  assez  préparés  ?  Qu’est-ce  qu’ils  comprennent  ?  Les
questions sont nombreuses. Et les réponses ?
II me semble que ces interrogations doivent nous renvoyer au centre de notre
théologie : les affirmations de la Réforme disent bel et bien que c’est Dieu seul
qui sauve.
Osons-nous nous libérer d’une conception intellectualiste de la Sainte
Cène ?  Comprenons-nous nous-mêmes ce qui se passe ? Sommes-nous assez
préparés ? La Cène, c’est aussi accueillir ceux dont on ne veut nulle part. Garder
une place pour l’invité qui nous surprend.

Les enfants ayant un handicap ne doivent jamais devenir l’objet avec lequel nous
faisons passer notre « théologie ». II s’agira toujours de la proposition qui leur est
faite pleinement par Dieu : « Je ne vous appelle plus mes serviteurs. Vous serez
mes amis. »

Pour évaluer une catéchèse spécialisée, je me poserai la question suivante
:  par la participation à l’école biblique, quels chemins sont ouverts à
l’enfant, mais aussi à ses parents, ses frères et sœurs, aux catéchètes et à
l’Eglise ?



Angelika Krause, pasteur à Bordeaux (ERF), PointKT 1998 – avril, mai, juin – n°
22


