
Jean-Baptiste,  le  plus  grand  des
prophètes

Pour  comprendre  l’ensemble  de  cette
approche du ministère de Jean-Baptiste, il
faut  d’abord  en  resituer  le  contexte
historique  et  le  climat  religieux  de  son
temps. Le peuple, privé de ses chefs, privé
de liberté politique, souillé par la présence
des  impies,  attendait  l’heure  où  cette
inacceptable promiscuité prendrait fin, et
ce  jour-là,  le  Seigneur  terrasserait  ses
ennemis et serait reconnu roi par la terre
entière. Cette attente du Royaume proche

enfiévrait, au 1er siècle, l’ensemble du judaïsme. Elle conduisait soit à un dégoût
du monde et au repli  sur une spiritualité intérieure, soit  à l’inverse chez les
zélotes, à un activisme, en l’occurrence la guérilla anti-romaine.

C’est en ce temps-là que parut Jean-Baptiste, prêchant dans le désert de Judée…

Contexte historique, l’attente de tous

Pour mieux comprendre l’ensemble  de cette  approche du ministère  de Jean-
Baptiste et par conséquent celui de Jésus lui-même, il faut d’abord en resituer le
contexte historique et le climat religieux.
Il est parfaitement exact que, dans les milieux apocalyptiques le sentiment de
contradiction entre la royauté de Dieu concrétisée par le don de l’Alliance et la
situation d’Israël était exacerbé.

Le peuple, privé de ses chefs, privé de liberté politique, souillé par la
présence  des  impies,  attendait  l’heure  où  cette  inacceptable  promiscuité
prendrait fin, et ce jour-là, le Seigneur terrasserait ses ennemis et serait reconnu
roi par la terre entière. Ce jour du triomphe de Dieu, ce jour était attendu dans
l’immédiat  par les milieux apocalyptiques,  sûrs d’être parmi les élus.  Il  était
attendu comme un événement cosmique, et dans un esprit de terreur délicieuse
où se mêlaient à la fois la haine de l’occupant romain, le fanatisme d’un peuple
humilié et l’allégresse à la perspective du triomphe de Dieu.

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/i-jean-baptiste-le-plus-grand-des-prophetes/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/i-jean-baptiste-le-plus-grand-des-prophetes/


Mais, l’attente de Dieu pour bientôt n’était pas une spécialité apocalyptique ;
l’attente du Royaume proche était poussée là-bas jusqu’à l’incandescence, elle
enfiévrait en réalité, au 1er siècle, l’ensemble du judaïsme ; les pharisiens aussi la
partageaient. D’ailleurs, chez les apocalypticiens, l’attente vive conduisait à un
dégoût du monde et au repli sur une spiritualité intérieure. Chez les zélotes, à
l’inverse, la conviction que la Royauté de Dieu ne tolère aucun autre pouvoir se
traduisait par un activisme, en l’occurrence la guérilla anti-romaine.

La prédication de Jean-Baptiste

Il  est  difficile  de  reconstituer  la  prédication  de  Jean.  Les  évangiles
synoptiques ne livrent que des bribes de sa parole tranchante, axée sur la venue
du jugement (Mt 3/7-12 ; Lc 3/7-17 ; Mc 1/7-8). Déjà la hache est posée à la racine
des arbres ; tout arbre qui ne produit pas de bon fruit va être coupé et jeté au feu
(Mt 3/10). Jean est le messager de la colère de Dieu. Son retrait au désert vise
à rassembler les pénitents, mis à l’abri de la fureur de Dieu pour former le peuple
du salut.

Reprenant les thèmes prophétiques d’un Amos et d’un Joël, il dresse sa
protestation indignée contre les péchés de son peuple, contre les illusions
nationalistes d’un salut obtenu par la descendance d’Abraham (Luc 3/8). Il
n’a d’égard à aucune condition ou situation et condamne avec une particulière
violence les pharisiens et les sadducéens, qu’il menace de la colère à venir. Il les
apostrophe sans ménagement : Engeance de vipères, qui vous a montré comment
échapper à la colère qui vient ? (Mt 3/7).

Le  fond  de  son  enseignement  consiste  dans  l’annonce  du  jugement
prochain qui prononcera l’anéantissement des pécheurs.  A la différence
radicale des apocalypticiens de son temps, il ne considère pas le jour redoutable
qui s’annonce comme la restauration d’Israël opprimé, mais comme l’exécution
implacable de la justice divine s’exerçant sur toute l’humanité.

Son messianisme ne ressemble en rien à celui des zélotes ; il est tout vibrant de la
plus haute passion éthique. La proximité de ce jugement doit produire au
fond des consciences la repentance par laquelle seule peut être obtenu le
salut ; repentance qui n’est pas vague effusion du cœur, mais choix d’une vie
renouvelée, décision de la volonté. Jean veut provoquer l’angoisse salutaire qui
fera « produire des fruits dignes d’une vraie repentance » (Lc 3/8).



Impact de cette prédication

A l’ouïe de cet appel,  qui  faisait  écho par-dessus les  siècles  à  la  voix  des
derniers  prophètes,  la foule accourt,  immense, de Judée et de Pérée et
même de  Galilée  ;  toutes  les  classes  sociales  sont  représentées  dans
l’auditoire  qui  se  presse  aux  environs  du  Jourdain  ;  même,  soit  pour
l’observer, soit peut-être poussés par une émotion sincère, des pharisiens et des
sadducéens se joignent à la foule des péagers, des soldats, de tous les pèlerins
venus des champs et des villes.  A chacun, des instructions particulières sont
données pour l’exécution de ses devoirs particuliers (Lc 3/10-14).

Jean ne se borne pas à exhorter et à reprendre : il agit surtout par sa parole,
sans faire de miracles (Jn 10/41). Il exige des actes immédiats : notamment la
confession des péchés et le baptême (Mt. 3/8).

Jean  ne  s’est  pas  considéré  seulement  comme  le  prédicateur  de  la
repentance, il s’est donné lui-même comme précurseur du Messie et c’est
sur ce rôle que la tradition chrétienne, à la suite des évangiles, a primordialement
insisté. Nous y reviendrons à propos des relations de Jean-Baptiste et de Jésus.

Fin du Baptiste

La carrière publique de Jean fut tôt interrompue par Hérode Antipas.
Celui-ci, craignant de voir l’immense mouvement religieux suscité par le prophète
du désert dégénérer en mouvement politique (quoique rien dans la prédication du
Baptiste  ne  révélât  des  intentions  temporelles),  blessé  aussi  par  la  critique,
publique ou privée, infligée à sa conduite adultère, fit arrêter Jean et, après une
captivité que les Synoptiques nous présentent comme relativement douce – le
prisonnier pouvait recevoir ses disciples et par eux entretenir des relations avec
l’extérieur (Lc. 7/18) – ordonna sa décapitation à la requête d’Hérodiade (Mc
6/17-20 ; Mt. I4/1-12 ; Luc 9/7-9).

Mais la renommée de Jean-Baptiste lui survécut. Son exécuteur lui-même,
qui toujours avait subi son ascendant moral et spirituel (Mc 6/20) se demande
après sa mort avec inquiétude si Jésus ne serait pas Jean ressuscité (Mt. I4/2).
Les auditeurs du Christ entendent celui-ci rendre témoignage à plusieurs
reprises  au  prophète  du  désert.  La  foule  lui  reste  si  fidèle  que  les
autorités  juives  n’osent,  devant  elle,  s’attaquer  à  sa  réputation  (Mt.



21/23-27). Ses disciples, qu’il paraît avoir organisés fortement, leur enseignant
des prières et  des pratiques (Luc 5/33,  11/1 ;  Mt.  9/14),  ont continué son
influence. Très jaloux de l’école religieuse à laquelle ils appartenaient, ils se sont
souvent heurtés aux disciples de Jésus et beaucoup sont demeurés groupés en
petites  communautés  fermées,  même après  le  premier  développement  de
l’Église chrétienne. Toutefois, dès le début, plusieurs ont quitté le précurseur
pour s’attacher à Jésus : tels Pierre et André, d’après Jean 1/35. Le fait a dû sans
doute se reproduire par la suite.

Retable d’Issenheim, œuvre du peintre
Matthias Grünewald, dont il constitue le
chef-d’œuvre  (1512-1516).  Musée
Unterlinden,  Colmar

Progressivement, cependant, une grande partie de ces groupes se sont perdus
dans les sectes gnostiques plus ou moins apparentées aux derniers débris du
judéo-christianisme ; ce n’est que sous une forme complètement altérée que le
baptême peut avoir été – et encore n’est-il pas certain qu’il l’ait été – un des
facteurs de la genèse du « mandéisme »*.

* « Mandéens :  encore aujourd’hui aux environs de Bassora, nommés parfois
chrétiens de St-Jean. Le baptême joue un grand rôle chez eux et Jean-Baptiste y
est  en grand honneur.  Seule religion à caractère essentiellement syncrétiste,
dérivée de l’ancienne gnose qui se soit maintenue à travers les siècles jusqu’à nos
jours. La gnose mandéenne présente de curieux rapports avec les écrits tels que
les  Odes  de  Salomon  et  surtout  avec  la  littérature  johannique  du  Nouveau
Testament. » (M. Goguel).

Bibliographie



Jésus de Nazareth, nouvelles approches d’une énigme, Daniel Marguerat, Enrico
Norelli, Jean-Michel Poffet, éditions Labor et Fides, 1998.
Suite de cet article : II – Relations entre Jean-Baptiste et Jésus

Crédit Nicole Vernet – Point KT

https://pointkt.org/cathetypes/classification-pkt3/articles-20909/relations-jean-baptiste-et-jesus/

