
La Cène : un repas
Dans l’Évangile de Luc, il est fait mention
de  deux  fois  moins  de  prières  que  de
repas, la Cène faisant bien entendu partie
de  ces  derniers.  Cette  indication,  à  elle
seule,  ne  dit-elle  pas  quelque  chose
d’emblématique au sujet de la dimension
toujours spirituelle et sociale de la Bible
et, par-là, d’un christianisme fidèle. Pour

bien  entendre  cela,  il  me  paraît  souhaitable  de  revenir  à  certaines  des
appellations  de  la  Cène  ;  elles  sont  à  cet  égard  très  significatives.

Voir une animation Jeunesse sur ce thème : Le repas

De quelques appellations
« Cène », ce mot qui correspond au terme latin (cena) désignant plus
particulièrement le repas du soir, en quelque sorte le souper. Il n’est pas
négligeable qu’il s’agisse là d’un repas. Ce mot latin a peut-être pour origine, le
vocable grec koinos qui exprime ce qui est commun et d’où provient le
grec koinômia, à savoir la… communion. C’est ainsi que reconnaître dans la Cène
un repas, c’est reconnaître en elle un partage et une communion.
En ce qui concerne la « fraction du pain », on se référera au grand et beau livre
de Xavier Léon-Dufour (1) : Le partage du pain eucharistique. Son titre nous
montre l’intention profonde de l’auteur : insister sur l’exigence d’une fraternité et
d’une solidarité dans la compréhension de la communion et cela pour mettre en
œuvre une pratique sacramentelle impliquant le partage des biens. Cette
insistance sur un partage conduisant à nourrir les affamés n’est là pas tant
motivée par un souci humanitaire, que par la volonté de donner à l’Église son vrai
visage. X. Léon-Dufour propose même, pour mieux servir son propos et pour
mieux faire ressortir la vérité des textes bibliques, de rendre et traduire
l’expression de la « fraction du pain » par celle du « partage du pain ». Il y a ainsi,
selon lui, dans cette notion de partage, la volonté de relier l’un à l’autre les plans
cultuel et culturel, liturgique et diaconal, théorique et pratique, essentiel et
existentiel. Parlant du temps des premiers chrétiens, où la liturgie eucharistique
n’était pas encore disjointe du repas fraternel, il s’interroge en ces termes : «
Comment ne pas penser aujourd’hui au devoir de l’Église face à la répartition

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/la-cene-un-repas/
https://pointkt.org/cathetypes/animations-2/le-repas/


injuste des richesses de ce monde entre les peuples ? » (2).
« Eucharistie », ce mot provient d’un verbe grec du Nouveau Testament qui
signifie « rendre grâces », C’est là le premier des quatre verbes qui introduisent
et structurent aussi bien les récits de la Cène que ceux de la multiplication des
pains : Jésus « rend grâces », prend, rompt et donne. Cette proximité, voire
identité, des gestes reliant la Cène à la multiplication des pains est une raison
fondamentale de relier la dimension spirituelle et matérielle qu’elle conjugue
dans sa vérité globale. Il faut citer encore ici un livre capital, celui de Jean-Marie
Van Cangh : La multiplication des pains et l’Eucharistie (3). L’auteur propose
avec une remarquable rigueur exégétique, une interprétation eucharistique de ce
miracle qui est quasiment le seul à être raconté par les quatre évangélistes. Le
commandement de Jésus « Donnez-leur vous-mêmes à manger » (Mc 6,37) est
ainsi à entendre aussi à l’heure de nos célébrations eucharistiques ; il ne
concerne pas une préoccupation matérielle d’un côté et spirituelle de l’autre,
parce qu’il s’agit justement de relier l’un à l’autre deux récits que les textes
évangéliques prennent le plus grand soin de rattacher. Séparer le combat
spirituel et social serait donc tomber en pleine aliénation religieuse.

Une unanimité chrétienne
Je voudrais ici donner trois citations typiques et tellement explicites, qu’elles se
passent de tout commentaire. Il n’est pas indifférent de les emprunter à trois
grandes confessions chrétiennes ; cela montre qu’il peut y avoir, grâce à un
christianisme social, une vérité œcuménique marquant une union, là où l’on
trouve si souvent dans la Cène un facteur de désunion.
Le catholique Maurice Zundel a écrit ces mots décisifs : « au cœur du culte
chrétien ce souci de l’homme est si formellement inscrit que le repas du seigneur
n’aurait plus aucun sens s’il n’était cautionné, au moins dans le secret de
quelques âmes, par cet amour sans frontière et sans partialité […] qui exige que
nous partagions notre pain avec tous les hommes et tous les peuples – en étant les
premiers à réclamer et à proposer les réformes économiques, démographiques et
techniques indispensables à une juste circulation des biens – pour participer sans
sacrilège à la fraction du pain, où le Seigneur veut nous rassembler tous comme
un seul corps sous un seul Chef » (4).
L’Archiprêtre Boris Bobrinskoy, Doyen de l’Institut de Théologie orthodoxe
(Saint-Serge) de Paris, écrit : « Rompre le pain, c’est un simple geste qui peut
transmettre des ressources infinies de chaleur, de respect, d’amour ; rompre le
pain, c’est contribuer à faire tomber les barrières entre les hommes, entre



compagnons de travail, entre races et nations, entre classes sociales, entre
membres de différentes Églises, entre chrétiens et non chrétiens, surtout entre
les nantis et les démunis » (5).
Wilfred Monod, qui faisait donner un repas pour les pauvres du Quartier des
Halles chaque fois qu’on célébrait la Cène au cours du culte de l’Oratoire,
affirmait dans une prédication : « Ce repas mystique est, en même temps, un
repas social » ; ou encore : […] le réveil religieux du protestantisme français sera
lié à une compréhension plus profonde, à la fois plus sociale et plus mystique, de
la sainte Cène » (6). C’est à Wilfred Monod que j’emprunte l’idée si forte selon
laquelle, dans l’oraison dominicale, les premières requêtes, qui concernent Dieu,
commencent par « Notre Père » et les dernières demandes, qui concernent l’être
humain, par « Notre pain ». Le titre de cette prière, qui dit l’infrangible solidarité
d’un christianisme toujours à la fois spirituel et social, ne devrait-il pas être «
Notre Père – Notre pain » ? Ces deux dimensions se retrouvent dans la Cène.

Revenir à Calvin
On peut se rappeler le rôle joué par l’Ascension dans la présentation que Calvin
fait de la Cène dans le Petit traité de la sainte Cène de 1541. C’est parce que
l’humanité de Jésus connaît une « condition glorieuse » après avoir été « exaltée
au ciel », que nous ne pouvons pas parler de sa présence dans la Cène comme si
son corps y était « enclos » et « conjoint localement » affirme Calvin. En pensant
et en nous exprimant ainsi, « nous anéantissons la gloire de son Ascension » (7).
Cette dernière est un argument décisif des réformés pour récuser toute
conception matérialiste ou chosiste de la présence réelle, expression à bien des
égards piégée et ambiguë que Calvin n’utilise pas. Cela dit, si l’Ascension nous
conduit à l’heure de la Cène à « regarder au ciel » et à y « élever les cœurs »,
cette attitude ne signifie pas pour autant que nous n’avons plus les deux pieds sur
la terre. Calvin tient les deux bouts de la chaîne. La dimension verticale de la
communion ne supprime pas sa dimension horizontale. On pourrait l’illustrer par
les deux bras de la Croix. Le christianisme spirituel et le christianisme pratique
forment ainsi un tout solidaire. Le partage et la solidarité qu’implique toute
communion authentique, – à savoir le fait d’être « membres de Jésus-Christ » et «
membres d’un même corps », signifient et appellent « surtout » et «
particulièrement », comme il l’écrit, « la charité », « l’amour fraternel entre nous
», « la concorde » (8). On retrouve les mêmes accents dans l’Institution de la
religion chrétienne. Parlant de la Cène, qui doit « inciter et enflammer à charité,
paix et union », Calvin montre que le sacrement, quand il est vraiment vécu



comme « lien de charité », selon ce que voulait Augustin, nous conduit à
comprendre que « nul des frères ne peut être de nous méprisé, rejeté, violé,
blessé, ou en aucune manière offensé »; il souligne avec force que nous sommes
un même corps et participons d’un même pain qu’à la seule condition que nous
voulions aussi être « conjoints et assemblés entre nous » et qu’il n’y ait parmi
nous « aucune noise ni divisions » (9). On a rarement mieux dit et mieux établi le
souci de l’autre dans la dimension eucharistique du culte protestant.
On se rappelle les mots du récit de la Cène dans le Nouveau Testament où Jésus
déclare : « Prenez et mangez », après avoir rompu le pain, et, après avoir pris une
coupe de vin, « buvez-en tous » (Mt 26,26-27 et parallèles). Manger : ce mot nous
renvoie à la Cène, mais la dimension du repas n’est que partielle, quand on la
limite à la répétition dans nos cultes de gestes symboliques. Pour être saisi dans
sa plénitude, le « mangez », biblique, en l’occurrence, n’a de sens et de vérité que
s’il implique un partage authentique et devient un geste de multiplication des
pains pour les autres, les affamés de ce monde. Christianisme spirituel et
christianisme social, c’est bien cela que représentaient ensemble l’Abbé Pierre et
Coluche quand ils lancèrent les « Restos du Cœur ».

(1) X. Léon –Dufour ; Le partage du pain eucharistique, Paris, Seuil, 1982.
(2) Op. cit., p. 41.
(3) J.-M. Van Cangh, La multiplication des pains et l’Eucharistie, (Lectio Divina
86). Paris, Cerf. 1975.
(4) M. Zundel, Morale et mystique. Paris, DDB, 1962, p. 126.
(5) B. Bobrinskoy. « Étude biblique », Nouvelles de Saint-Serge, Paris. 1994/18, p.
5.
(6)  W  Monod,  Certitudes,  Paris,  Fischbacher  ;  1991,  p.  353  et  Le  Buisson
ardent, « La Parole de Dieu », Paris, Fischbacher, 1934, p. 11.
(7) J. Calvin, Petit traité de la sainte Cène, Paris Les Bergers et les Mages. 1997,
pp. 66•67.
(8) Pour ces différentes citations, cf. p. 67 et p. 50.
(9) J. Calvin, Institution de la religion chrétienne, Livre IV, ch. XVII, 38.

Article extrait de la revue Autres Temps n°62/1999 pp. 31-35 et publié dans Point
KT N° 32 pp. 6 et 7


