Le Dieu de ’Ancien Testament est-
il amour ou un Dieu qui aime ?

1| L’Ancien Testament ne « mdche » pas ses mots et encore moins ses
m images. Dieu possede une bouche et n’est nullement muet ; Dieu a un
{ bras et une main qui agissent dans I’histoire du salut de son peuple ;
H Dieu ouvre ses yeux qui regardent au cceur ; Dieu a des oreilles qui
h ||l entendent les supplications et I'oppression de son peuple ; Dieu a un
"~ cceur qui forme des projets de vie ; Dieu a des tripes qui s’émeuvent...
A cet égard, Dieu peut ressentir de la colére, de la jalousie, de la souffrance et de
la compassion... Mais qu’en est-il de I’'amour ? Parce que L’AT est enraciné dans
la mentalité sémitique du Proche-Orient ancien qui I’a faconné, il nous permet de
redécouvrir une facette de ce riche patrimoine. Voyage par les mots et a travers
les images... L’amour de Dieu a travers le theme de I'alliance.

Le terme d’alliance (Berit) n’est pas simplement la conclusion d’un accord ou d’'un
contrat entre deux partenaires ; il implique fréquemment les notions
d’engagement et d’obligations. Il évoque étymologiquement un espace possible
entre-deux qui laisse la place a une véritable médiation.

Le Proche-Orient ancien regorge d’archives et de traités d’alliance entre
différents partis (roi-vassal). Mis par écrit et soigneusement conservés, ces
documents légaux contiennent les noms des divinités témoins et les clauses
principales. Le langage, fortement teinté d'un vernis diplomatique et politique,
utilise néanmoins des termes touchant aux domaines de la fraternité, paix, amour,
loyauté et amitié.

Dans ces traités antiques, une alliance est toujours conclue entre un suzerain
(supérieur) et son vassal (inférieur). Evidemment c’est au vassal seul
qu’'incombent les obligations et le devoir de respecter scrupuleusement les termes
du contrat. C’est donc d’autant plus étonnant que dans I’AT, Dieu - le suzerain -
s’engage également envers Israél - son vassal -, alors qu’il n’y a aucune
obligation 1égale a ce renversement de situation. Il arrive méme fréquemment que
Dieu soit a I'initiative de cette nouvelle relation.


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/le-dieu-de-lancien-testament-est-il-amour-ou-un-dieu-qui-aime-textes-et-iconographie/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/le-dieu-de-lancien-testament-est-il-amour-ou-un-dieu-qui-aime-textes-et-iconographie/

Stele d’alliance, en calcaire, Ras Shamra (Ougarit), XIVe s. av. J.C.

Le Hesed divin est le lien qui unit

L’hébreu Hesed exprime a lui seul ce lien indéfectible établi entre Dieu et son
peuple. Ce terme englobe une foule de significations. Il évoque autant I’amour
que la générosité, la pitié, la loyauté, la fidélité. Alors qu’au départ le Hesed
implique le principe d’assistance mutuelle a I'intérieur d’'un méme clan, une fois
attribué a Dieu, il évoque un amour inconditionnel qu’aucun humain ne pourra
jamais lui rendre. Cet amour exclusif de Dieu pour 'autre, proclamé dans le cadre
juridique et moral d’un traité d’alliance, est certes bien inspiré des traités
d’alliance du Proche-Orient ancien, mais a été réadapté pour les besoins d'un
nouveau message.

Le Hesed divin, fondement et garant de cette alliance, est d’abord proposé au
peuple d’Israél, en tant que communauté juridique et sociale. Puis, avec
I’évolution des textes et des mentalités, il est destiné a des individus et, pour finir,
a I’ensemble de 'humanité. Le Hesed divin est au centre de I’agir de Dieu.
Solidement enraciné dans la constance et dans la durée, rien ne peut détruire ce
moteur de 'alliance. Et surtout la fidélité et ’affection loyale de Dieu pour son
peuple perdurent malgré les infidélités répétées de ce dernier.

Dieu, le mari aime, divorce, de son épouse !

On connait la jalousie divine touchant a la sphere du culte, de la foi et de
I'exclusivisme. Elle est toutefois également utilisée pour décrire la jalousie d’un
mari a I’égard de son épouse. Il existe ainsi une forme d’intimité entre Dieu et son
peuple exprimée dans Jérémie 13, 11 par I'image d’une ceinture que 1'on attache
fermement a ses hanches tout comme Yhwh s’était attaché aux maisons d’Israél et



de Juda.

C’est pourtant le prophete Osée qui, dés le VIIIe s av. ]J.C., pousse la comparaison
a son paroxysme. En Osée 2, on apprend que Yhwh divorce de son épouse parce
qu’elle lui est infidele. Il ’aimait passionnément, a pourvu a tous ses besoins,
mais elle a préféré les cadeaux de ses amants. Yhwh va agir comme un mari
trompé, prononcera la formule rituelle du divorce et la renvoie du domicile
conjugal. Ce chapitre 2 exposant les désagréments de la vie sentimentale de
Yhwh va étre réinterprété, au fil des relectures successives, de maniere
symbolique. Tout d’abord comme 1’expérience personnelle d’Osée dans son union
avec Gomer au chapitre 1. Ensuite, la figure de la femme/mere va étre identifiée
au pays, puis a la nation (Israél/Juda).

Je t’aime un peu... beaucoup... passionnément... a la folie... pas du tout !
Un siecle plus tard, chez Jérémie, la femme va représenter Juda qui s’est
prostituée et qui a rejeté I'autorité et 'amour de Yhwh. Ce qui correspond fort
bien a la situation historique du pays a la veille de 1’exil. Ezéchiel reprendra la
méme thématique pour expliquer les raisons de 1’exil d’Isra€l et de Juda décrites,
une fois n’est pas coutume, comme des villes idolatres, trompant leur amour de
jeunesse.

Le ton devient de plus en plus cru et violent. Yhwh abandonnera ses épouses
Israél et Juda a leurs amants (assyriens et babyloniens). Ceux-ci abuseront d’elles,
et une fois rassasiés de leurs charmes, les exposeront nues a la honte publique.
On constate que les relations d’amour entre Dieu et son/ses épouses ne sont pas
de 'ordre d’un long fleuve tranquille. L’identité de ladite épouse a d’ailleurs
changé au fil des siecles : d'une femme/mere, elle passe au pays/terre, puis au
peuple (Israél et/ou Juda) ou a des cités (Samarie, Jérusalem ? Sion). Ainsi les
prophetes avant I’exil n’ont pas craint d’annoncer un Dieu qui est tombé
amoureux, qui s’est marié, a eu des enfants, a été trompé, a divorcé puis s’est
remarié...Malgré les aléas de son couple, Yhwh est resté, lui, fidele a son premier
amour... Il s’ensuit que la constance de I'amour divin inscrit dans l’alliance, ainsi
que I’amour passionnel de Yhwh, ouvrent vers une troisieme dimension : I’amour
maternel.



Tablette d’ivoire représentant le couple royal d’Ougarit, (1400-1300 av. J.C.)

L’amour maternel de Dieu

L’idée d’'une paternité divine est relativement tardive et rare dans les textes
bibliques. C’est surtout dans des passages rédigés apres l'exil que la figure du
pere, comme téte de la famille, remplace 1’absence du roi ou de tout ordre
hiérarchique. Dieu le Pere a ainsi 1'obligation de racheter ses enfants prisonniers,
esclaves ou exilés...

Le dieu-pere a émergé avec le concept du dieu-créateur. Il reste néanmoins des
traces anciennes d’autres conceptions bizarres telles que Deutéronome 36, 18, ou
il est question du « rocher (Yhwh ?) qui a engendré et mis au monde... » Il
s’ensuit que si un Dieu-pere est davantage un créateur, protecteur et sauveur, un
dieu-mere donne naissance, nourrit et éduque ses enfants.

Nous ne sommes pas ici uniquement dans le symbolique car une telle fonction «
maternelle » est atypique pour un dieu masculin comme Yhwh et pourtant...

Yhwh, une mere pour Israel ?

C’est a nouveau Osée 11 qui brosse, le premier, le portrait d’'un Yhwh véritable
mere nourriciere : « Quand Israél était jeune, je 1’ai aimé, et d’Egypte je l'ai
appelé mon fils... C’est pourtant moi qui avais appris a marcher a Ephraim, les
prenant sur mes bras... Je prenais soin d’eux... J'étais pour eux comme ceux qui
soulévent un nourrisson contre leur joue et je leur tendais de quoi se nourrir... »



Yhwh donne le sein a Israél, le cajole avec tendresse, 1’assiste dans ses premiers
pas... Il accomplit les taches habituelles réservées a une déesse-mere. D’autres
passages vont dans le méme sens. Ils affirment que Yhwh est le maitre de la vie. Il
ouvre la matrice de la femme pour permettre le passage du nouveau-né. Yhwh est
une sage-femme, voire une femme enceinte sur le point d’accoucher (Psaume 22,
9-10, 71, 17, Esaie 46,3-4, 17, 10 ; Nombres 11, 12).

L’amour maternel de Yhwh pour ses enfants est évoqué a travers le terme hébreu
« Rehem ». Il évoque autant le sein maternel que les organes génitaux féminins.
En Esaie 66, 12-13, Yhwh se présente comme une mere consolatrice prodiguant
des soins attentionnés a ses enfants : « Vous serez allaités, portés sur les hanches
et cajolés sur les genoux... » Ces gestes sont les traits typiques et les postures
d’'une déesse-mere que I'on représente dans I'iconographie du Proche-Orient
ancien. L'Ancien Testament n’hésite pas a « féminiser » Yhwh, un dieu-male, qui a
fort a faire face a la concurrence des déesses. Le message prophétique d'un Yhwh
agissant comme une mere modele, aimant et nourrissant ses enfants, n’est-il pas
le meilleur moyen de supplanter les déesses-mere sur leur propre terrain, voire
de les assimiler en absorbant jusqu’a leur existence ?

Ainsi, dans le contexte du Proche-Orient ancien, il semble imprudent de déclarer
que Yhwh est asexué, ou au-dela de telles distinctions de genre ou de sexe. Au
contraire, maintenir une telle position, c’est aller a I’encontre de la réalité
concrete d’'une féminité et d’'une vocation maternelle de Yhwh.

Autel de Sichem, XVe s. av. ].C. ;][_%éonze de Byblos, XVes.av. |p 00 d’Egypte, 600-400 av.
.C. J.C.




L’amour, toujours I’amour...

Enraciné dans la fidélité, 1’exclusivité et la loyauté, matérialisée dans le cadre de
I’alliance, I’amour de Dieu peut étre passionnel et destructeur comme les couples
humains heureux qui ont des histoires. En méme temps, cet amour a un fort coté
maternel, voire maternant... Dieu est bien vivant, faisant I’expérience des
sentiments humains et qui a vécu dans son monde et a son époque. Dieu assume
déja dans I’Ancien Testament une forme humaine.

Ainsi Dieu n’est certes pas amour, mais il est assurément un Dieu qui aime...

Crédit : Frédéric Gangloff (UEPAL)



