
Le temps
 « Il y a un temps pour tout sur la terre ».
Nous avons souhaité, avec vous, réfléchir
sur  le  temps  en  vous  faisant  bénéficier
tout  d’abord  de  quelques  éléments  du
dossier « TEMPS », Feuille Rose N °773 de

janvier  2008  –  ERF de  l’Oratoire  du  Louvre  PARIS,  avec  autorisation.  Trois
plumes différentes approchent cette énigme sous l’angle biblique, théologique,
philosophique, mais aussi spirituel.

Le temps d’un détour

Nous avons demandé au pasteur Werner Burki d’aborder la question du temps
avec une approche plus littéraire.

Le temps m’a manqué pour en bien parler car le temps s’enfuit comme l’onde qui
s’écoule et ne revient plus…

La  clepsydre  est  cet  appareil  servant  à  mesurer  le  temps  chez  les  grecs.
L’étymologie la décrit comme « mangeuse d’eau ». En effet, le niveau d’eau versé
dans l’appareil donne l’indication chronologique du temps qu’il faut pour la faire
« passer » ! Le temps chronos, c’est le temps programmé, linéaire, répétitif qui
fait le jour, la nuit et les saisons. Il s’agit du temps prévisible fixant nos rendez-
vous de la semaine comme ceux du dimanche et notamment les horaires des
cultes et des fêtes… chronos est le temps auquel on pense et que l’on investit
d’avance avec notre calendrier.
Charles Baudelaire (Les Fleurs du Mal – l’Horloge) dit : « Souviens-toi que le
temps est un joueur avide qui gagne sans tricher à tout coup. C’est la loi, le jour
décroît, la nuit augmente : la clepsydre se vide ».
Quant à Paul Géraldy, il affirme que l’histoire d’un amour, c’est le drame de la
lutte contre le temps. Le temps pendant lequel nous pensons est toujours très
court, le temps pendant lequel nous désirons est toujours interminable.
Le temps serait-il  donc cette  image mobile  de  l’immobile  éternité  comme le
suggère Jean-Jacques Rousseau ?
Certains  moments  sont  déclarés  parfois  comme des  moments  d’éternité,  des

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/le-temps/


moments qui bousculent, bouleversent, remettent en question, convertissent à
d’autres itinéraires. Les grecs appellent cela kaïros.
Le temps kaïros bouleverse le temps chronos qui est l’imprévu
Par exemple, la première nuit de Noël retentit comme un kaïros car elle réveille
les bergers et fascine les mages. Aujourd’hui, nous célébrons la fête selon sa
programmation chronologique, mais, qu’à cette occasion surgisse un événement
imprévu, fort, une joie ou une détresse et alors kaïros intervient dans chronos !
C’est l’inédit, l’irréversible. Tout semblait bien organisé et, brusquement, tout
bascule.  L’élément décisif  qui  nous manquait,  ce désir  indéfini  qui  paraissait
interminable, est résolu par kaïros qui résout l’insoluble. Alors, nous vivons le
temps vécu vraiment,  le  temps agit  dans des  occasions qui  ne peuvent  être
répétées. Moment unique.
À l’origine, kaïros est le terme qui sert à désigner, lors de la chasse, la distance
précise à laquelle il fallait se trouver pour tirer sur une bête (cible). Kaïros est le
temps qui atteint son but.
Le péché est souvent décrit comme le fait de « manquer la cible », c’est comme si
nous avions manqué, contre toute attente, une vision pour nous inspirer, une
phrase lue au moment opportun,  une personne rencontrée… Temps imprévu,
kaïros éclaire alors notre passé et conditionne notre futur. Cet imprévu surgissant
invite à improviser soi-même, son discours, sa vie, la communication avec soi-
même et avec autrui.
Pour parler du temps, il importe de considérer ses deux composantes  » kairos et
chronos « . La poésie et la littérature, comme toute écriture, instruisent à ce
bonheur d’agir, de devenir acteur du temps par l’accueil de l’imprévu.

La  clepsydre  est  le  p lus  anc ien
instrument  pour  mesurer  les  heures.  La
plus ancienne clepsydre que l’on connaisse
a été découverte à Karnak en 1904. Datée
du règne d’Aménophis III, vers -1400, elle
se trouve aujourd’hui  exposée au musée
égyptien du Caire. Elle est constituée d’un
simple bol conique pourvu d’un orifice à la
base, servant à l’écoulement de l’eau.

La mesure du temps se faisait sur des graduations lisibles à l’intérieur du bol. On



estime que les premières clepsydres ont été créées en Égypte vers -1600. Ce type
de clepsydre à remplissage unique offrait une précision de l’ordre de 5 à 10
minutes.

Werner BURKI

 Le juste instant et l’éternité
– Le temps opportun
Pour souligner l’importance de cette notion de temps opportun, les théologiens
ont souvent la coquetterie d’employer le mot grec kaïros. Le temps est sans cesse
nouveau, et les moments ne sont pas égaux. Une chose bonne à un moment donné
peut être impossible à réaliser une autre fois, elle peut aussi être mauvaise à un
autre moment. Tout est une question de circonstance, d’adéquation entre l’instant
et l’action. C’est ce que développe l’Ecclésiaste avec sagesse : Il y a un temps
pour tout, un temps pour toute chose sous les cieux… (Eccl. 3). Dans notre vie
également, le temps ne tourne pas en rond comme les saisons dans la nature.
Chaque  année,  chaque  journée  est  particulière.  Et  quand nous  prenons  une
décision, grande ou minuscule, nous changeons le cours de l’histoire. Il  nous
appartient de suivre le Christ, c’est-à-dire de comprendre le temps présent et de
savoir ce qu’il est opportun de faire à cet instant, en ce kaïros particulier, pour
que notre action soit bonne et pour que notre parole soit une parole décisive. Cela
demande de l’attention pour ceux qui nous entourent et pour notre monde. Cela
demande  aussi  une  conscience  éclairée  pour  voir  les  réalités  de  plus  haut,
comprendre leur histoire et  espérer un futur.  L’aide de Dieu est  absolument
irremplaçable pour donner ainsi une dimension prophétique à notre liberté.

– Nous ne sommes plus dans un temps ordinaire mais dans la fin des
temps
Le Kaïros par excellence, le juste moment entre tous, c’est celui où Dieu a donné
son Fils comme sauveur du monde. À cet instant précis, Dieu ouvre une ère
nouvelle, celle de la grâce et de la fidélité. Depuis ce moment-là nous ne sommes
plus dans un temps ordinaire mais dans la fin des temps. C’est pourquoi les
auteurs du Nouveau Testament parlent souvent au présent de la venue du
Royaume de Dieu. Il est à la fois déjà là et encore en train d’advenir et nous
l’habitons déjà. Tout ce qui est dit dans la Bible sur « la fin des temps » est donc à
comprendre comme concernant l’instant présent, tout instant présent de notre
existence. C’est maintenant le temps de vivre le jugement de Dieu qui nous purifie



et son don de vie qui nous ressuscite.
Vous connaissez sans doute l’histoire de ce barbier astucieux qui avait mis à
demeure dans sa vitrine cette annonce publicitaire : demain on rase gratis,
toujours demain, et donc jamais.

– La vie éternelle est pour tout de suite
Les promesses contenues dans l’Évangile ne sont pas de cet ordre. La vie
éternelle n’est pas seulement une question de vie future, dans l’au-delà, après la
mort de notre corps. La vie éternelle est pour tout de suite, c’est notre temps
ordinaire qui reçoit une dimension d’éternité par la bénédiction de Dieu. Par
exemple dans ce passage où Jésus dit « celui qui écoute ma parole et qui croit à
celui qui m’a envoyé, celui-là a la vie éternelle (au présent, c’est-à-dire dès
maintenant), il ne va pas en jugement, mais il est passé de la mort à la vie (déjà
passé de la mort à la vie, déjà ressuscité) ». De même, Paul dit l’amour ne meurt
jamais, et Jean dit que celui qui demeure dans l’amour demeure en Dieu, et Dieu
demeure en lui (éternellement, donc). Jean 5,24 ; 1 Corinthiens 13,1 ; Jean 4,16.
Cette idée d’éternité dans notre temps n’est pas une idée théologique abstraite
pour se rassurer à bon compte face à la brièveté de notre temps sur terre. Le
temps est une notion très relative pour nous. Il y a des gens qui n’ont jamais le
temps de rien faire et des gens occupés qui trouvent toujours du temps. Il y a des
minutes qui durent des siècles et des dizaines d’années qui s’envolent en un
souffle. Il y a aussi le temps qui passe et il y a l’éternité qui est une dimension
bien réelle de notre temps.
Il y a donc une urgence, l’urgence de vivre le temps avec cette dimension-là, celle
de l’éternité. Le jour du repos proposé par le Décalogue est un exercice qui nous
est donné pour faire place à cette éternité. On peut avoir l’impression de perdre
son temps en cessant, un jour par semaine, de produire sans pour autant chercher
à « se distraire ». Mais c’est tout l’inverse. Cela nous permet de sanctifier le
temps, nous dit la Bible, c’est-à-dire de prendre la mesure de la qualité du temps
qui nous est donné quand il est transformé par la bénédiction de Dieu, éternisé
par Dieu.
Cela peut vraiment changer notre regard sur le temps, et donc sur notre vie. Je
connais des personnes qui ont frôlé la mort et qui ont maintenant un autre
rapport avec la vie, avec le temps et avec les autres. Il n’est heureusement pas
indispensable d’avoir été gravement malade pour vivre le temps en sachant y
recevoir l’éternité dès maintenant, l’éternité de la bonté toute simple, de
l’espérance et de la foi.



Marc PERNOT

Le Temps en philosophie
France Farago aborde ici l’énigme du temps en philosophe, mais la théologie
n’est pas bien loin.

Dans ses Confessions,  perplexe,  saint  Augustin pose la  question de l’être du
temps « Qu’est-ce donc que le temps ? Quand personne ne me le demande, je le
sais ; dès qu’il s’agit de l’expliquer, je ne le sais plus »  (XI, 14,17). Augustin
entreprend donc de sonder ce qu’est le temps dans sa nature, quelle est l’essence
du temps ? Quel est l’être de son être ?

– Être ou non-être du temps ? Unité ou pluralité ?
Il semble tout d’abord que cette question de l’être du temps ne constitue pas un si
grand mystère. Le temps, nous savons tous ce que ce mot désigne, nous en avons
une connaissance quasi immédiate nous savons en tout cas qu’il ‘passe’ qu’il est
donc lié au changement. Mais, quand nous voulons comprendre l’être du temps,
c’est-à-dire le saisir, notre main se referme sur un vide. Ainsi, s’apercevoir que
notre savoir du temps ne sait rien, c’est savoir que le temps est insaisissable, qu’il
est non-être puisque le passé n’est plus, que l’avenir n’est pas encore et que le
présent ne serait plus temps s’il demeurait présent il serait alors l’éternité. L’être
du temps est donc, paradoxalement, de tendre au non-être.
Augustin explore le paradoxe fondamental de l’être et du non-être du temps, de
son unité dans une apparente pluralité : le présent, le passé, le futur. Il montre
que le passé et le futur ne sont que la représentation présente de choses qui ne
sont plus ou qui n’existent pas encore. Il y a donc « présence du passé, présence
du présent et présence de l’avenir » (XI, 20).

– L’éternel demeure identique
Le temps est lié au changement. Il n’y a temps que quand quelque chose se passe,
c’est-à-dire  forcément  quand quelque chose  passe.  L’être  du temps,  c’est  ce
mouvement de passage. Ce qui ne change pas, l’éternel, demeure identique, c’est-
à-dire  un ;  avec  la  succession,  le  temps introduit  la  métamorphose,  donc le
multiple, le nombre. Le calendrier est là pour témoigner de la succession des
jours, des semaines, des mois, des années… Mais la conscience intime du temps
conduit Augustin à l’associer à l’âme, Augustin soulignant que seul l’esprit est
capable de mesurer, et que c’est donc dans l’esprit que le temps est mesuré.



– L’homme peut faire l’expérience de l’éternité
Par sa conversion, Augustin s’est détourné de la pluralité du temps pour revenir à
son vrai moi fait pour l’éternité. Mais l’éternité ne peut pas être réduite à la
représentation que l’homme assujetti au temps peut s’en faire car il n’y a pour
Dieu ni passé ni futur, mais simultanéité absolue puisqu’il est l’Etre même.
Toutefois l’homme peut faire l’expérience de l’éternité dans le temps. Telle est
l’expérience qu’Augustin raconte dans le livre VII (10) des Confessions lorsqu’il
eut, en 386, le sentiment d’être rappelé à lui-même « j’entrai avec votre aide, ô
Seigneur, dans le secret de mon cœur, et je vis, comme avec l’œil de mon âme, la
lumière immuable ; et cette lumière n’était pas la lumière que voit le corps elle
n’était pas seulement plus grande, elle était d’une autre sorte, comme ce dont je
tiens mon être. Celui qui connaît la vérité connaît cette lumière ; et celui qui la
connaît, connaît l’éternité. Et c’est la charité qui la fait connaître« .

–  L’existence  temporelle  vécue  dans  l’alliance  avec  l’éternel  la  vie
éternelle
Exister, pour l’homme, c’est avoir à devenir l’existence est temporalité. L’être,
qu’il ne faut pas confondre avec la vie purement biologique, ne vient à l’homme
que peu à peu. D’abord indéterminé, l’homme se détermine en faisant effort pour
être, pour s’édifier, pour s’accomplit
Seules les choses et les animaux sont déterminés ; ils n’ont donc pas à devenir ce
qu’ils sont. L’homme, lui, reçoit sa vie comme une tâche à accomplir. Le temps
apparaît ainsi comme la modalité même de l’existence. Loin de ne voir en lui que
l’instrument de notre usure et de notre mort qu’il annonce, on doit voir en lui ce
par quoi l’être peut nous advenir.
Il  s’agit  pour  chacun  de  remonter  vers  son  origine,  de  coïncider  avec  elle,
d’accueillir l’éternité dans le temps.

– Il faut apprendre à vivre chaque instant
Spontanément, les hommes ne prennent pas le temps au sérieux, ils ne voient pas
la valeur absolue que, paradoxalement, lui confère son évanescence. Kierkegaard
aboutit à la même attitude qu’Augustin : il nous enseigne qu’il faut apprendre à
vivre  chaque  instant  qui  ne  reviendra  plus  comme  l’avènement  même  de
l’éternité. C’est ainsi qu’il pense l’existence à la lumière de l’éternité que l’homme
porte en lui car l’existence est « cet enfant qui est engendré par le fini et l’infini,
l’éternel et le temporel« . La passion de l’infini est « une anticipation de l’éternel
qui se trouve dans l’existence » et, lorsque l’homme s’est rapporté une fois en



vérité à l’Eternel, il est reconduit jour après jour à revivre cette étreinte le temps
se vit alors sur le mode de l' »instant » qui est l’expérience de l’éternité dans le
temps, laquelle confère ce qu’il appelle la « béatitude éternelle », qui n’a rien à
voir avec l’au-delà ni avec ce que les hommes ont coutume d’appeler le bonheur.
La vie, guérie de son tourment, est alors reçue une seconde fois. Fondée sur le
rapport à la transcendance qui la régénère, la vie dans l’immanence ne peut plus
s’étioler, se scléroser. L’éternité est une modalité d l’expérience temporelle, elle
n’est pas perpétuité mais plénitude de la présence, elle est l’être vécu dans le
devenir par l’homme qui l’a cherché passionnément.

France FARAGO

Dossier « TEMPS » Feuille Rose N °773 de janvier 2008 – ERF de l’Oratoire du
Louvre PARIS, avec autorisation.

Sur le thème du temps vous trouverez sur le site Point KT :

Excusez-moi, je n’ai pas le temps
De l’usage du temps (suite)

https://pointkt.org/cathetypes/articles-et-editos/excusez-moi-je-n-ai-pas-le-temps/
https://pointkt.org/cathetypes/articles-et-editos/de-l-usage-du-temps/

