Le temps

« Il y a un temps pour tout sur la terre ».

Nous avons souhaité, avec vous, réfléchir
sur le temps en vous faisant bénéficier
tout d’abord de quelques éléments du
dossier « TEMPS », Feuille Rose N °773 de
janvier 2008 - ERF de I’Oratoire du Louvre PARIS, avec autorisation. Trois
plumes différentes approchent cette énigme sous I’angle biblique, théologique,
philosophique, mais aussi spirituel.

- Le temps d’un détour

Nous avons demandé au pasteur Werner Burki d’aborder la question du temps
avec une approche plus littéraire.

Le temps m’a manqué pour en bien parler car le temps s’enfuit comme I’onde qui
s’écoule et ne revient plus...

La clepsydre est cet appareil servant a mesurer le temps chez les grecs.
L’étymologie la décrit comme « mangeuse d’eau ». En effet, le niveau d’eau versé
dans ’appareil donne l'indication chronologique du temps qu'’il faut pour la faire
« passer » | Le temps chronos, c’est le temps programmé, linéaire, répétitif qui
fait le jour, la nuit et les saisons. Il s’agit du temps prévisible fixant nos rendez-
vous de la semaine comme ceux du dimanche et notamment les horaires des
cultes et des fétes... chronos est le temps auquel on pense et que 1’on investit
d’avance avec notre calendrier.

Charles Baudelaire (Les Fleurs du Mal - I’'Horloge) dit : « Souviens-toi que le
temps est un joueur avide qui gagne sans tricher a tout coup. C’est la loi, le jour
décroit, la nuit augmente : la clepsydre se vide ».

Quant a Paul Géraldy, il affirme que I'histoire d’un amour, c’est le drame de la
lutte contre le temps. Le temps pendant lequel nous pensons est toujours tres
court, le temps pendant lequel nous désirons est toujours interminable.

Le temps serait-il donc cette image mobile de I'immobile éternité comme le
suggere Jean-Jacques Rousseau ?

Certains moments sont déclarés parfois comme des moments d’éternité, des


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/le-temps/

moments qui bousculent, bouleversent, remettent en question, convertissent a
d’autres itinéraires. Les grecs appellent cela kairos.

Le temps kairos bouleverse le temps chronos qui est I'imprévu

Par exemple, la premiere nuit de Noél retentit comme un kairos car elle réveille
les bergers et fascine les mages. Aujourd’hui, nous célébrons la féte selon sa
programmation chronologique, mais, qu’a cette occasion surgisse un événement
imprévu, fort, une joie ou une détresse et alors kairos intervient dans chronos !
C’est l'inédit, l'irréversible. Tout semblait bien organisé et, brusquement, tout
bascule. L’élément décisif qui nous manquait, ce désir indéfini qui paraissait
interminable, est résolu par kairos qui résout l'insoluble. Alors, nous vivons le
temps vécu vraiment, le temps agit dans des occasions qui ne peuvent étre
répétées. Moment unique.

A T'origine, kairos est le terme qui sert a désigner, lors de la chasse, la distance
précise a laquelle il fallait se trouver pour tirer sur une béte (cible). Kairos est le
temps qui atteint son but.

Le péché est souvent décrit comme le fait de « manquer la cible », c’est comme si
nous avions manqué, contre toute attente, une vision pour nous inspirer, une
phrase lue au moment opportun, une personne rencontrée... Temps imprévu,
kairos éclaire alors notre passé et conditionne notre futur. Cet imprévu surgissant
invite a improviser soi-méme, son discours, sa vie, la communication avec soi-
méme et avec autrui.

Pour parler du temps, il importe de considérer ses deux composantes » kairos et
chronos « . La poésie et la littérature, comme toute écriture, instruisent a ce
bonheur d’agir, de devenir acteur du temps par I'accueil de I'imprévu.

La clepsydre est le plus ancien
instrument pour mesurer les heures. La
plus ancienne clepsydre que I’on connaisse
a été découverte a Karnak en 1904. Datée
du regne d’Aménophis III, vers -1400, elle
se trouve aujourd’hui exposée au musée
égyptien du Caire. Elle est constituée d’un
simple bol conique pourvu d’un orifice a la
base, servant a I’écoulement de I’eau.

La mesure du temps se faisait sur des graduations lisibles a l'intérieur du bol. On



estime que les premiéres clepsydres ont été créées en Egypte vers -1600. Ce type
de clepsydre a remplissage unique offrait une précision de I’ordre de 5 a 10
minutes.

Werner BURKI

Le juste instant et I’éternité

- Le temps opportun

Pour souligner I'importance de cette notion de temps opportun, les théologiens
ont souvent la coquetterie d’employer le mot grec kairos. Le temps est sans cesse
nouveau, et les moments ne sont pas égaux. Une chose bonne a un moment donné
peut étre impossible a réaliser une autre fois, elle peut aussi étre mauvaise a un
autre moment. Tout est une question de circonstance, d’adéquation entre 1'instant
et 'action. C’est ce que développe I'Ecclésiaste avec sagesse : Il y a un temps
pour tout, un temps pour toute chose sous les cieux... (Eccl. 3). Dans notre vie
également, le temps ne tourne pas en rond comme les saisons dans la nature.
Chaque année, chaque journée est particuliere. Et quand nous prenons une
décision, grande ou minuscule, nous changeons le cours de I'histoire. Il nous
appartient de suivre le Christ, ¢’est-a-dire de comprendre le temps présent et de
savoir ce qu'il est opportun de faire a cet instant, en ce kairos particulier, pour
que notre action soit bonne et pour que notre parole soit une parole décisive. Cela
demande de 'attention pour ceux qui nous entourent et pour notre monde. Cela
demande aussi une conscience éclairée pour voir les réalités de plus haut,
comprendre leur histoire et espérer un futur. L’aide de Dieu est absolument
irremplacable pour donner ainsi une dimension prophétique a notre liberté.

- Nous ne sommes plus dans un temps ordinaire mais dans la fin des
temps

Le Kairos par excellence, le juste moment entre tous, ¢’est celui ou Dieu a donné
son Fils comme sauveur du monde. A cet instant précis, Dieu ouvre une ére
nouvelle, celle de la grace et de la fidélité. Depuis ce moment-la nous ne sommes
plus dans un temps ordinaire mais dans la fin des temps. C’est pourquoi les
auteurs du Nouveau Testament parlent souvent au présent de la venue du
Royaume de Dieu. Il est a la fois déja la et encore en train d’advenir et nous
I’habitons déja. Tout ce qui est dit dans la Bible sur « la fin des temps » est donc a
comprendre comme concernant l'instant présent, tout instant présent de notre
existence. C’est maintenant le temps de vivre le jugement de Dieu qui nous purifie



et son don de vie qui nous ressuscite.

Vous connaissez sans doute 1'histoire de ce barbier astucieux qui avait mis a
demeure dans sa vitrine cette annonce publicitaire : demain on rase gratis,
toujours demain, et donc jamais.

- La vie éternelle est pour tout de suite

Les promesses contenues dans I'Evangile ne sont pas de cet ordre. La vie
éternelle n’est pas seulement une question de vie future, dans 1’au-dela, apres la
mort de notre corps. La vie éternelle est pour tout de suite, c’est notre temps
ordinaire qui recoit une dimension d’éternité par la bénédiction de Dieu. Par
exemple dans ce passage ou Jésus dit « celui qui écoute ma parole et qui croit a
celui qui m’a envoyé, celui-la a la vie éternelle (au présent, c’est-a-dire des
maintenant), il ne va pas en jugement, mais il est passé de la mort a la vie (déja
passé de la mort a la vie, déja ressuscité) ». De méme, Paul dit I'amour ne meurt
jamais, et Jean dit que celui qui demeure dans I’amour demeure en Dieu, et Dieu
demeure en lui (éternellement, donc). Jean 5,24 ; 1 Corinthiens 13,1 ; Jean 4,16.
Cette idée d’éternité dans notre temps n’est pas une idée théologique abstraite
pour se rassurer a bon compte face a la brieéveté de notre temps sur terre. Le
temps est une notion tres relative pour nous. Il y a des gens qui n’ont jamais le
temps de rien faire et des gens occupés qui trouvent toujours du temps. Il y a des
minutes qui durent des siecles et des dizaines d’années qui s’envolent en un
souffle. Il y a aussi le temps qui passe et il y a I’éternité qui est une dimension
bien réelle de notre temps.

Il y a donc une urgence, l'urgence de vivre le temps avec cette dimension-la, celle
de I'éternité. Le jour du repos proposé par le Décalogue est un exercice qui nous
est donné pour faire place a cette éternité. On peut avoir I'impression de perdre
son temps en cessant, un jour par semaine, de produire sans pour autant chercher
a « se distraire ». Mais c’est tout l'inverse. Cela nous permet de sanctifier le
temps, nous dit la Bible, c’est-a-dire de prendre la mesure de la qualité du temps
qui nous est donné quand il est transformé par la bénédiction de Dieu, éternisé
par Dieu.

Cela peut vraiment changer notre regard sur le temps, et donc sur notre vie. Je
connais des personnes qui ont frolé la mort et qui ont maintenant un autre
rapport avec la vie, avec le temps et avec les autres. Il n’est heureusement pas
indispensable d’avoir été gravement malade pour vivre le temps en sachant y
recevoir 1'éternité des maintenant, I’éternité de la bonté toute simple, de
I'espérance et de la foi.



Marc PERNOT

Le Temps en philosophie

France Farago aborde ici I’énigme du temps en philosophe, mais la théologie
n’est pas bien loin.

Dans ses Confessions, perplexe, saint Augustin pose la question de 1I'étre du
temps « Qu’est-ce donc que le temps ? Quand personne ne me le demande, je le
sais ; des qu’il s’agit de I'expliquer, je ne le sais plus » (XI, 14,17). Augustin
entreprend donc de sonder ce qu’est le temps dans sa nature, quelle est I’essence
du temps ? Quel est I’étre de son étre ?

- Etre ou non-étre du temps ? Unité ou pluralité ?

Il semble tout d’abord que cette question de I'étre du temps ne constitue pas un si
grand mystere. Le temps, nous savons tous ce que ce mot désigne, nous en avons
une connaissance quasi immédiate nous savons en tout cas qu’il ‘passe’ qu’il est
donc lié au changement. Mais, quand nous voulons comprendre 1’étre du temps,
c’est-a-dire le saisir, notre main se referme sur un vide. Ainsi, s’apercevoir que
notre savoir du temps ne sait rien, c’est savoir que le temps est insaisissable, qu'il
est non-étre puisque le passé n’est plus, que 1’avenir n’est pas encore et que le
présent ne serait plus temps s’il demeurait présent il serait alors 1'éternité. L’étre
du temps est donc, paradoxalement, de tendre au non-étre.

Augustin explore le paradoxe fondamental de I’étre et du non-étre du temps, de
son unité dans une apparente pluralité : le présent, le passé, le futur. Il montre
que le passé et le futur ne sont que la représentation présente de choses qui ne
sont plus ou qui n’existent pas encore. Il y a donc « présence du passé, présence
du présent et présence de I'avenir » (XI, 20).

- L’éternel demeure identique

Le temps est lié au changement. Il n'y a temps que quand quelque chose se passe,
c’est-a-dire forcément quand quelque chose passe. L’étre du temps, c’est ce
mouvement de passage. Ce qui ne change pas, 1'éternel, demeure identique, c’est-
a-dire un ; avec la succession, le temps introduit la métamorphose, donc le
multiple, le nombre. Le calendrier est la pour témoigner de la succession des
jours, des semaines, des mois, des années... Mais la conscience intime du temps
conduit Augustin a I’associer a ’ame, Augustin soulignant que seul 1’esprit est
capable de mesurer, et que c’est donc dans 1'esprit que le temps est mesuré.



- L’homme peut faire I'expérience de I'éternite

Par sa conversion, Augustin s’est détourné de la pluralité du temps pour revenir a
son vrai moi fait pour 1’éternité. Mais 1'éternité ne peut pas étre réduite a la
représentation que I’homme assujetti au temps peut s’en faire car il n’y a pour
Dieu ni passé ni futur, mais simultanéité absolue puisqu’il est I'Etre méme.
Toutefois ’homme peut faire 1’expérience de 1’éternité dans le temps. Telle est
I'expérience qu’Augustin raconte dans le livre VII (10) des Confessions lorsqu’il
eut, en 386, le sentiment d’étre rappelé a lui-méme « j'entrai avec votre aide, 6
Seigneur, dans le secret de mon cceur, et je vis, comme avec I’ceil de mon dme, la
lumiére immuable ; et cette lumiere n’était pas la lumiere que voit le corps elle
n’était pas seulement plus grande, elle était d’une autre sorte, comme ce dont je
tiens mon étre. Celui qui connait la vérité connait cette lumiere ; et celui qui la
connait, connait I’éternité. Et c’est la charité qui la fait connaitre« .

- L’existence temporelle vécue dans l’alliance avec I’éternel la vie
éternelle

Exister, pour I'homme, c’est avoir a devenir 1’existence est temporalité. L’'étre,
qu’il ne faut pas confondre avec la vie purement biologique, ne vient a I’homme
que peu a peu. D’abord indéterminé, I'’homme se détermine en faisant effort pour
étre, pour s’édifier, pour s’accomplit

Seules les choses et les animaux sont déterminés ; ils n’ont donc pas a devenir ce
qu’ils sont. L’homme, lui, regoit sa vie comme une tache a accomplir. Le temps
apparait ainsi comme la modalité méme de 1'existence. Loin de ne voir en lui que
I'instrument de notre usure et de notre mort qu’il annonce, on doit voir en lui ce
par quoi I’étre peut nous advenir.

Il s’agit pour chacun de remonter vers son origine, de coincider avec elle,
d’accueillir I'éternité dans le temps.

- I faut apprendre a vivre chaque instant

Spontanément, les hommes ne prennent pas le temps au sérieux, ils ne voient pas
la valeur absolue que, paradoxalement, lui confere son évanescence. Kierkegaard
aboutit a la méme attitude qu’Augustin : il nous enseigne qu’il faut apprendre a
vivre chaque instant qui ne reviendra plus comme l'avénement méme de
I’éternité. C’est ainsi qu'’il pense I'existence a la lumiere de 1’éternité que ’homme
porte en lui car I'existence est « cet enfant qui est engendré par le fini et l'infini,
I'éternel et le temporel« . La passion de 'infini est « une anticipation de I’éternel
qui se trouve dans I’existence » et, lorsque I’homme s’est rapporté une fois en



vérité a I'Eternel, il est reconduit jour apres jour a revivre cette étreinte le temps
se vit alors sur le mode de 1' »instant » qui est ’expérience de 1’éternité dans le
temps, laquelle confere ce qu’il appelle la « béatitude éternelle », qui n’a rien a
voir avec ’au-dela ni avec ce que les hommes ont coutume d’appeler le bonheur.
La vie, guérie de son tourment, est alors recue une seconde fois. Fondée sur le
rapport a la transcendance qui la régéneére, la vie dans I'immanence ne peut plus
s’étioler, se scléroser. L’éternité est une modalité d ’expérience temporelle, elle
n’est pas perpétuité mais plénitude de la présence, elle est I’étre vécu dans le
devenir par ’homme qui ’a cherché passionnément.

France FARAGO

Dossier « TEMPS » Feuille Rose N °773 de janvier 2008 - ERF de I'Oratoire du
Louvre PARIS, avec autorisation.

Sur le theme du temps vous trouverez sur le site Point KT :

= Excusez-moi, je n’ai pas le temps
= De l'usage du temps (suite)


https://pointkt.org/cathetypes/articles-et-editos/excusez-moi-je-n-ai-pas-le-temps/
https://pointkt.org/cathetypes/articles-et-editos/de-l-usage-du-temps/

