
L’émerveillement,  une  chance
pour les adultes

Une étape indispensable à la découverte d’un texte
biblique par les enfants.
Propos  autour  de  la  mise  en  place  d’un  temps
d’échange avec  les  enfants  dans  la  méthode  Godly

Play©,  après  la  découverte  d’un texte  biblique :  ce
temps est appelé « temps d’émerveillement »*.

«  Emerveiller  »  du  latin  «  mirabilia  »  :  choses  étonnantes,
admirables.
Aristote : « L’étonnement est le commencement de la philosophie :
l’aptitude à tenir pour énigmatique ce qui semble aller de soi. »

Personne ne niera qu’en ce sens, les enfants sont maîtres en émerveillement** et
en questionnement : il semble même qu’un des critères pour « quitter l’enfance »
et entrer avec brio dans l’adolescence soit de porter sur le monde un regard le
plus désabusé possible.

Prendre conscience de cette extraordinaire faculté de l’enfance revient donc à
amorcer une bombe à retardement en présentant aux enfants un texte biblique :
l’adulte qui se lance dans un récit peut rapidement se trouver en position délicate
face à des enfants pour lesquels rien « ne va de soi ». Ils exigeront des réponses à
des questions que l’adulte ne soupçonnait pas. Et ceci avec d’autant plus de
sérieux et de ténacité (une autre faculté de l’enfance que certains perdent plus
vite que d’autres) qu’ils seront authentiquement touchés par le texte.

Comment réagir face à ce phénomène pour le moins déstabilisant ?

Dressons pour sourire un petit « bestiaire » caricatural…

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/lemerveillement-une-chance-pour-les-adultes/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/lemerveillement-une-chance-pour-les-adultes/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/


La politique de la girafe : l’adulte se met « au-dessus » de l’enfant, de
manière à ce que les questions qui lui sont posées ne l’atteignent pas : il
portera un regard condescendant sur ce qui est dit. Sans apporter de
réponses, il suit son chemin, permettant aux uns et aux autres de glaner
quelques graines de son savoir.
La politique de la tortue : conscient de s’exposer à de possibles questions
embarrassantes, l’adulte se pelotonne dans sa carapace, démontrant ainsi
aux enfants qu’ils touchent juste, puisque l’adulte est déstabilisé et réagit
en se « défendant ».
La politique de l’ours : il répond du tac au tac aux questions avec ses
réponses déjà préparées : c’est une « réponse-attaque ».
La politique du caméléon  :  face aux enfants, l’adulte se transforme et
cherche à les imiter dans leur questionnement.

Bien entendu, cette liste est réductrice et de surcroît non exhaustive. Et il est
probable  qu’aucun  d’entre  nous  ne  se  reconnaît  exclusivement  dans  l’un  ou
l’autre de ces comportements animaliers.
Il y a néanmoins un vrai défi à chercher comment suivre – et non pas imiter – les
enfants dans leur attitude d’émerveillement et de questionnement.

Les enfants ont un regard neuf sur les histoires de la Bible, regard que nous ne
sommes capables d’adopter qu’au prix de très grands efforts d’analyse ; ou grâce
à l’aide opportune d’autrui : une prédication particulièrement pertinente ou une
remarque d’un non-croyant, par exemple.
Ce regard neuf est une véritable chance pour nous ! L’enfant acquiert à une
rapidité fulgurante la capacité de se conformer, d’adopter l’attitude ou la réponse
juste le plus souvent par souci de plaire à l’adulte qui lui fait face. Il accepte avec
le même enthousiasme de bousculer ses certitudes somme toutes assez neuves,
surtout si cette remise en question est faite par un de ses pairs… alors,

… Quelle attitude adopter avec les enfants face au texte biblique ?

On parlera plutôt de mener l’émerveillement plutôt que de l’amener : le texte
biblique est une telle source d’étonnement qu’il n’est pas besoin de pousser les
enfants pour que les questions surgissent.
Les  enfants,  naturellement,  cherchent  à  s’approprier  l’histoire,  à  initier  un
mouvement qui pourrait se traduire par : « En quoi cette histoire me concerne ?
Comment puis-je comprendre à travers mon expérience ce qui est dit ? Comment



mon expérience va-t-elle s’enrichir de ce qui est décrit ? »
Les histoires bibliques sont complexes, elles mettent en mots nos mouvements
fondamentaux  intérieurs  –  ceci  indépendamment  de  l’époque,  du  contexte
historique ou culturel : elles permettent ainsi à l’enfant de créer des liens avec sa
vie personnelle, de la faire sienne.

Donner à l’enfant l’habitude d’interagir avec l’histoire lui permet de développer
sa capacité de réflexion, d’analyse, de mise en abîme de sa propre histoire.
Les enfants ne savent pas faire autrement que de s’impliquer de manière très
personnelle. Il est important que l’adulte se prépare avec une grande discipline
pour mener l’échange avec les enfants.

Une condition préalable  nécessaire  est  d’avoir  pris  le  temps de faire
résonner en soi les questions qui découlent du texte.
L’adulte va adopter une position de retrait, indissociable du respect lié à
cet échange.

Il  est  difficile de résister à la tentation d’apporter ses propres réponses,  ses
propres  réflexions  :  les  enfants  réclament  des  affirmations,  aimeraient  que
l’adulte soit tout-puissant et les apaise, en particulier lorsqu’il s’agit de questions
existentielles.
Accepter de faire silence, c’est permettre aux enfants de trouver en eux ce qu’ils
cherchent, cela équivaut à leur dire : « Vous avez les compétences pour trouver
vos propres réponses, celles qui sont porteuses de sens pour vous. Nous sommes
tous des chercheurs de Dieu. »
Apprendre à dire simplement : « Cette question est vraiment difficile, je n’ai pas
la réponse » nécessite une très grande maîtrise de soi. Cela s’exerce.

Lorsque l’on développe ce type de discussion avec les enfants, on crée un espace
de recherche, sécurisé et sécurisant, comme cela se pratique dans la philosophie
pour les enfants. Chacun sera autorisé à émettre des hypothèses, évoquer ses
doutes, parler de son expérience.
L’échange se fait entre pairs : le plus souvent, les enfants se répondent les uns
aux autres, argumentent entre eux. L’adulte est là pour veiller à ce que les règles
de l’échange soient maintenues : le respect, l’écoute, la distribution de la parole.
Il est extrêmement enrichissant d’observer et de participer à de tels échanges :
comme  dit  plus  haut,  l’adulte  apprend  des  enfants,  exerce  sa  capacité
d’émerveillement sur un texte qui ne lui parle peut-être plus à force d’être lu et



entendu.

« Ce qui étonne nous arrête et ébranle l’âme tout entière », dit encore Aristote :
quelle meilleure définition pourrions-nous donner de l’émerveillement ? Comment
ne pas souhaiter que les enfants en fassent l’expérience en découvrant les textes
bibliques ? Comment ne pas s’émerveiller (!) de les voir se découvrir penseurs,
découvreurs, aventuriers de la parole ? En leur accordant notre confiance nous
les préparons à grandir. Dans tous les sens du terme. Au final, que ferons-nous
d’autre que de prendre au sérieux ce que Jésus dit :  « En vérité, je vous le
déclare,  si  vous  ne  changez  et  ne  devenez  comme  les  enfants,  non,  vous
n’entrerez pas dans le Royaume des cieux. »

Florence Auvergne-Abric

*Cette  démarche du «  temps d’émerveillement  »  fait  partie  intégrante  de la

méthode Godly Play©. Ce temps vient à la suite du récit biblique : un certain
nombre  de  questions  préétablies  sont  posées  aux  enfants,  questions  qui
commencent toutes par : « Je me demande », en anglais : « I wonder ». Cette
introduction sous-entend que l’adulte- animateur se pose la question à lui-même

en la posant aux participants. Voir « Godly Play© »

**Le mot anglais « wonder » est une chance pour les anglo-saxons : il peut être
traduit  en  fonction  de  son  contexte  par  merveille,  étonnement,  miracle  ou
demande.

Crédit : Florence Auvergne-Abric

https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/

