L’émerveillement, une chance
pour les adultes

Une étape indispensable a la découverte d’un texte
biblique par les enfants.

Propos autour de la mise en place d’un temps
d’échange avec les enfants dans la méthode Godly

Play®, aprés la découverte d’un texte biblique : ce
temps est appelé « temps d’émerveillement »*.

» « Emerveiller » du latin « mirabilia » : choses étonnantes,
admirables.

= Aristote : « L’étonnement est le commencement de la philosophie :
I’aptitude a tenir pour énigmatique ce qui semble aller de soi. »

Personne ne niera qu’en ce sens, les enfants sont maitres en émerveillement** et
en questionnement : il semble méme qu’un des criteres pour « quitter 1’enfance »
et entrer avec brio dans l’adolescence soit de porter sur le monde un regard le
plus désabusé possible.

Prendre conscience de cette extraordinaire faculté de ’enfance revient donc a
amorcer une bombe a retardement en présentant aux enfants un texte biblique :
I’adulte qui se lance dans un récit peut rapidement se trouver en position délicate
face a des enfants pour lesquels rien « ne va de soi ». Ils exigeront des réponses a
des questions que l’adulte ne soupc¢onnait pas. Et ceci avec d’autant plus de
sérieux et de ténacité (une autre faculté de I’enfance que certains perdent plus
vite que d’autres) qu'’ils seront authentiquement touchés par le texte.

Comment réagir face a ce phénomene pour le moins déstabilisant ?

Dressons pour sourire un petit « bestiaire » caricatural...


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/lemerveillement-une-chance-pour-les-adultes/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/lemerveillement-une-chance-pour-les-adultes/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/

= La politique de la girafe : 'adulte se met « au-dessus » de I’enfant, de
maniere a ce que les questions qui lui sont posées ne l'atteignent pas : il
portera un regard condescendant sur ce qui est dit. Sans apporter de
réponses, il suit son chemin, permettant aux uns et aux autres de glaner
quelques graines de son savoir.

= La politique de la tortue : conscient de s’exposer a de possibles questions
embarrassantes, 1’adulte se pelotonne dans sa carapace, démontrant ainsi
aux enfants qu'’ils touchent juste, puisque 1'adulte est déstabilisé et réagit
en se « défendant ».

= La politique de I'ours : il répond du tac au tac aux questions avec ses
réponses déja préparées : c’est une « réponse-attaque ».

= La politique du caméléon : face aux enfants, 1’adulte se transforme et
cherche a les imiter dans leur questionnement.

Bien entendu, cette liste est réductrice et de surcroit non exhaustive. Et il est
probable qu’aucun d’entre nous ne se reconnait exclusivement dans I'un ou
I’autre de ces comportements animaliers.

Il y a néanmoins un vrai défi a chercher comment suivre - et non pas imiter - les
enfants dans leur attitude d’émerveillement et de questionnement.

Les enfants ont un regard neuf sur les histoires de la Bible, regard que nous ne
sommes capables d’adopter qu’au prix de tres grands efforts d’analyse ; ou grace
a l'aide opportune d’autrui : une prédication particulierement pertinente ou une
remarque d'un non-croyant, par exemple.

Ce regard neuf est une véritable chance pour nous ! L’enfant acquiert a une
rapidité fulgurante la capacité de se conformer, d’adopter I'attitude ou la réponse
juste le plus souvent par souci de plaire a I’adulte qui lui fait face. Il accepte avec
le méme enthousiasme de bousculer ses certitudes somme toutes assez neuves,
surtout si cette remise en question est faite par un de ses pairs... alors,

... Quelle attitude adopter avec les enfants face au texte biblique ?

On parlera plutét de mener I’émerveillement plutét que de ’amener : le texte
biblique est une telle source d’étonnement qu’il n’est pas besoin de pousser les
enfants pour que les questions surgissent.

Les enfants, naturellement, cherchent a s’approprier 1'histoire, a initier un
mouvement qui pourrait se traduire par : « En quoi cette histoire me concerne ?
Comment puis-je comprendre a travers mon expérience ce qui est dit ? Comment



mon expérience va-t-elle s’enrichir de ce qui est décrit ? »

Les histoires bibliques sont complexes, elles mettent en mots nos mouvements
fondamentaux intérieurs - ceci indépendamment de 1’époque, du contexte
historique ou culturel : elles permettent ainsi a ’enfant de créer des liens avec sa
vie personnelle, de la faire sienne.

Donner a I’enfant ’habitude d’interagir avec 1’histoire lui permet de développer
sa capacité de réflexion, d’analyse, de mise en abime de sa propre histoire.

Les enfants ne savent pas faire autrement que de s’impliquer de maniere tres
personnelle. Il est important que I’adulte se prépare avec une grande discipline
pour mener I’échange avec les enfants.

= Une condition préalable nécessaire est d’avoir pris le temps de faire
résonner en soi les questions qui découlent du texte.

= [’adulte va adopter une position de retrait, indissociable du respect li¢ a
cet échange.

I1 est difficile de résister a la tentation d’apporter ses propres réponses, ses
propres réflexions : les enfants réclament des affirmations, aimeraient que
I’adulte soit tout-puissant et les apaise, en particulier lorsqu’il s’agit de questions
existentielles.

Accepter de faire silence, c’est permettre aux enfants de trouver en eux ce qu'ils
cherchent, cela équivaut a leur dire : « Vous avez les compétences pour trouver
vos propres réponses, celles qui sont porteuses de sens pour vous. Nous sommes
tous des chercheurs de Dieu. »

Apprendre a dire simplement : « Cette question est vraiment difficile, je n’ai pas
la réponse » nécessite une tres grande maitrise de soi. Cela s’exerce.

Lorsque 'on développe ce type de discussion avec les enfants, on crée un espace
de recherche, sécurisé et sécurisant, comme cela se pratique dans la philosophie
pour les enfants. Chacun sera autorisé a émettre des hypotheéses, évoquer ses
doutes, parler de son expérience.

L’échange se fait entre pairs : le plus souvent, les enfants se répondent les uns
aux autres, argumentent entre eux. L’adulte est la pour veiller a ce que les regles
de I'échange soient maintenues : le respect, I’écoute, la distribution de la parole.
Il est extrémement enrichissant d’observer et de participer a de tels échanges :
comme dit plus haut, I’adulte apprend des enfants, exerce sa capacité
d’émerveillement sur un texte qui ne lui parle peut-étre plus a force d’étre lu et



entendu.

« Ce qui étonne nous arréte et ébranle I’ame tout entiere », dit encore Aristote :
quelle meilleure définition pourrions-nous donner de 1’émerveillement ? Comment
ne pas souhaiter que les enfants en fassent 1’expérience en découvrant les textes
bibliques ? Comment ne pas s’émerveiller (!) de les voir se découvrir penseurs,
découvreurs, aventuriers de la parole ? En leur accordant notre confiance nous
les préparons a grandir. Dans tous les sens du terme. Au final, que ferons-nous
d'autre que de prendre au sérieux ce que Jésus dit : « En vérité, je vous le
déclare, si vous ne changez et ne devenez comme les enfants, non, vous
n’entrerez pas dans le Royaume des cieux. »

Florence Auvergne-Abric

*Cette démarche du « temps d’émerveillement » fait partie intégrante de la

méthode Godly Play®. Ce temps vient a la suite du récit biblique : un certain
nombre de questions préétablies sont posées aux enfants, questions qui
commencent toutes par : « Je me demande », en anglais : « I wonder ». Cette
introduction sous-entend que I’adulte- animateur se pose la question a lui-méme

en la posant aux participants. Voir « Godly Play® »

**[.e mot anglais « wonder » est une chance pour les anglo-saxons : il peut étre
traduit en fonction de son contexte par merveille, étonnement, miracle ou
demande.

Crédit : Florence Auvergne-Abric


https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/
https://pointkt.org/articles-et-editos/la-methode-godly-play/

