
Les quatre catéchèses

Les bouleversements de la fin du XXe siècle

Le catéchisme désigne traditionnellement l’essentiel de ce qu’une Eglise annonce.
Il résume les éléments essentiels de la foi et se présente comme une sorte de
carte d’identité d’une Eglise, comme un ensemble concis et pratique proposé à
tous. C’est une démocratisation de la pensée théologique. Jusqu’au milieu du XXe
siècle il suffisait d’énoncer les points de doctrine lors des séances de catéchisme
et de demander aux catéchumènes de les apprendre. L’Eglise avait alors rempli
sa mission de formation des fidèles. Or, trois changements fondamentaux ont
rendu le modèle inopérant.
 

Vulgariser et enseigner : deux activités différentes
Tout d’abord, la démocratisation des connaissances, la vulgarisation, ne passe
plus  par  des  rencontres,  qu’il  s’agisse  de  groupes  d’élèves,  de  salles  de
conférences ou d’assemblée cultuelles. La pensée est diffusée en grande quantité
par les médias. Elle atteint les gens chez eux, sans qu’ils aient à se déplacer.
L’essentiel de ce que pensent les jeunes, comme les moins jeunes, étant acquis
par  l’intermédiaire  des  médias,  c’est  par  cette  voie  que  les  Eglises  peuvent
communiquer les notions catéchétiques et l’écrit demeure un média efficace.

Le deuxième bouleversement est d’ordre pédagogique. L’apprenant n’est plus
considéré comme une tête vide qu’il suffit de remplir avec des connaissances bien
conçues et clairement énoncées. L’être humain, quel que soit son âge, aborde un
cursus de formation avec des idées, des a priori, sur le sujet. Apprendre, c’est
remettre en cause son opinion de départ pour s’en forger une, plus évoluée. Le
pédagogue met les élèves devant des obstacles qu’ils doivent surmonter pour
dépasser  leurs  anciennes représentations du sujet  étudié.  Le pédagogue doit
proposer une suite d’activité aux enseignés.

De nos jours,  si  des  personnes se  déplacent,  ce  n’est  pas  pour être  mis  en
présence  d’un  ensemble  de  connaissances.  Elles  peuvent  les  acquérir  plus
aisément à la maison, par exemple en lisant une bonne revue. Si les gens se

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/les-quatre-catecheses/


rassemblent, c’est pour faire des choses qu’ils ne réaliseraient pas chez eux. Il
s’agit de leur proposer des activités. C’est pourquoi le mot « catéchèse » recouvre
aujourd’hui deux réalités différentes : la vulgarisation qui se caractérise par la
clarté des exposés, et la pédagogie qui se caractérise par les activités proposées.
L’auteur d’un livre de vulgarisation doit se demander « Qu’est-ce que je vais leur
dire ? » Le pédagogue doit se dire « Qu’est-ce que je vais leur demander de faire ?
»

Croire et connaître : les deux faces du religieux
Le troisième bouleversement concerne l’approche du religieux. Depuis un siècle
la connaissance des religions s’est émancipée de la tutelle des communautés
croyantes. Les religions sont étudiées comme les autres phénomènes humains. La
pédagogie  religieuse  participant  à  cette  évolution  a  désormais  deux  faces
clairement identifiables : l’une de connaissance de la religion (la mienne et celle
des autres), l’autre de construction d’une opinion sur les choses ultimes. Aucune
de ces deux faces n’est superflue. Certes, la religion est une affaire d’opinion
avant d’être un objet de connaissances. Mais, pas plus qu’il n’est possible d’aimer
la lecture sans apprendre à lire, il  n’est envisageable d’avoir une opinion sur
quelque chose d’inconnu. La catéchèse (dans sa réalité pédagogique) est divisée
en deux entités distinctes :
– une formation à la connaissance de sa religion et de celle des autres
– un travail d’élaboration d’une pensée personnelle sur la dimension spirituelle de
l’existence.

L’école est, par définition, le lieu où les connaissances sont développées. La face
culturelle de la catéchèse trouve donc en principe, tout naturellement sa place à
l’école publique. Or toutes les écoles publiques d’Europe, à l’exception de la plus
grande partie de la France (seuls les départements du Rhin et de la Moselle ont
sur le point une situation comparable aux autres pays européens) et du canton
suisse  de  Genève,  offrent  aux  enfants  un  enseignement  religieux.
Malheureusement,  le  cours  de  religion  se  limite  parfois  à  de  la  catéchèse
traditionnelle : une confession présente, à ses propres enfants, l’essentiel de la foi
; la religion se coupe alors, des autres domaines de la connaissance. Inversement,
l’émancipation  du  religieux  a  parfois  aboutit  à  la  tendance  inverse  :
l’enseignement  religieux  y  devient  une  étude  comparée  des  religions  sans
hiérarchie aucune ; la religion se coupe alors de la vie religieuse des élèves et
participe à la rupture déjà importante entre l’école et la vie.



Les enfants doivent développer leurs connaissances du fait  religieux dans un
esprit d’ouverture et acquérir les repères essentiels de leur foi. Le religieux est
actuellement diffusé de façon tout à fait erratique dans les médias et c’est à
travers eux que l’enfant acquiert ses idées sur les questions spirituelles. L’enfant
doit  donc trouver un lieu pour organiser ses connaissances religieuses.  Si  la
diffusion par les médias est, de loin, dominante en quantité, c’est à l’école de
développer la qualité. Par ailleurs, là où le média se consomme individuellement,
le groupe permet de s’initier à la différence religieuse. L’école n’est cependant
pas en France actuellement prête à remplir cette tâche. D’abord pour des raisons
idéologiques puisque bon nombre d’enseignants estiment que la religion véhicule
des valeurs  opposées à  celles  du système éducatif.  Les religions seraient  en
quelque  sorte  le  contraire  de  l’esprit  scientifique  qu’il  faut  développer  chez
l’enfant.

Or  l’évolution  des  sciences  religieuses  montre  qu’il  n’en  est  rien.  Les  pays
scandinaves,  l’Angleterre,  le  Benelux,  l’Allemagne,  la  Suisse  et  l’Autriche
développent actuellement des modèles tout à fait éclairants. Le protestantisme
pourrait se mobiliser davantage pour faire connaître à la société française ces
évolutions. Il rendrait un énorme service à un pays où les questions religieuses
restent relativement bloquées. Il se rendrait également service à lui-même. Si
l’aspect « connaissances » de la catéchèse était pris en charge par l’école, les
Eglises n’auraient plus à investir autant d’énergie dans ce domaine. Des visées
catéchétiques courantes dans le protestantisme, telles : « permettre à chacun de
comprendre la Bible comme un livre ayant joué un grand rôle dans l’histoire du
protestantisme » relèvent du culturel et devraient être traitées dans le cadre de
l’école.

Les Eglises auraient alors la possibilité de se consacrer aux questions de foi qui
relèvent de l’opinion et des comportements. Le jeu et la fiction deviennent alors
des instruments privilégiés de la catéchèse paroissiale. Débarrassées du souci
cognitif,  les Eglises pourraient rassembler les enfants et les adolescents pour
vivre des expériences les uns avec les autres et avec l’Autre. La visée première de
la catéchèse deviendrait alors des célébrations où les jeunes sont actifs. Non des
cultes, centrés sur la dimension cérébrale de la foi, mais des liturgies mobilisant
les  cinq  sens  de  la  personne  humaine.  L’objectif  des  rassemblements
catéchétiques ne serait pas de permettre à chacun de « découvrir les multiples
sens d’un texte biblique » (objectifs semblables à ceux d’un cours de littérature)



mais « offrir à Dieu la joie de vivre ensemble ». Cela oblige à repenser l’ensemble
de notre théologie du culte, lieu où les gens se rassemblent, donc lieu qui n’est
guère propice à la diffusion des connaissances.

La catéchèse familiale
Ces lignes décrivent la partition nécessaire de la catéchèse traditionnelle : la
vulgarisation, de nos jours véhiculée par les médias, l’enseignement religieux qui
devrait trouver toute sa place à l’école, les rencontres paroissiales, démarchent
de foi. Il pourrait en exister une quatrième : la catéchèse familiale. Qu’acquiert-on
en famille ? D’abord un patrimoine culturel. Les enfants héritent de leurs parents
une  culture  qui  leur  est  transmise  souvent  inconsciemment.  Le  niveau  de
vocabulaire d’un enfant par exemple, dépend de celui des parents. Il en est de
même pour le religieux et des parents qui sont en contact avec une paroisse
familiarisent l’enfant au phénomène religieux. Mais qui dit « catéchisme » parle «
de foi  raisonnée ».  Pour que la catéchèse familiale soit  une réalité,  elle doit
dépasser la transmission inconsciente d’un patrimoine. Or pour que des parents
soient à même d’accomplir cette tâche, il leur faut des outils adaptés. Retour donc
sur le terrain des médias, ici Internet devrait avoir une carte majeure à jouer.
Mais sans se faire trop d’illusions. Actuellement les opinions se forgent à partir
des médias, des tchats Internet, de la cour de récréation pour les plus petits et du
café du coin pour les adolescents.

© Claude Demissy, Eglises protestantes d’Alsace et de Lorraine, 2000, photo
Pixabay


