
Les  saveurs  du  sacré  –
Gourmandise juive

Le Juif inscrit, dans sa nourriture, son histoire, ses
joies, ses peines, ses croyances, sa mythologie. Dieu
est littéralement « ingéré » avec l’acte de manger.
On ne peut pas dire que la gourmandise n’existe
pas dans le judaïsme ou dans la culture juive : bien
au contraire ! Elle existe, et elle est même toujours
liée à des croyances et à des pratiques religieuses.

L’alimentation en général,  et  la  gourmandise en particulier,  y  expriment une
certaine conception du divin et du monde, une certaine idée de Dieu. Je ne pense
pas d’ailleurs que ce soit une particularité juive. Nous ne sommes pas les seuls à
lier notre mode de nourriture à notre représentation religieuse de l’univers.

» Dans la tradition juive, l’alimentation est un reflet de la conception du vivant tel
que définie dans la Bible, notamment dans le Lévitique. Le vivant est lié à la
notion de sang : un animal est un être vivant, un végétal, du moins selon la
définition biblique, ne l’est pas. Pour pouvoir manger un produit carné, vous
devez d’abord le vider de son sang ; vous devez donc passer par une relation avec
le divin, qui est seul à avoir autorité sur le vivant : c’est Dieu qui crée et qui
supprime la vie. Manger n’est donc pas un acte anodin.

» Bien manger, ou manger de bonnes choses, non plus : tant la gourmandise que
la pénitence – l’une n’allant pas sans l’autre – sont liées au divin. Et elles sont
aussi liées entre elles : on peut dire que c’est autour de ce couple que s’est
développé l’ensemble du système alimentaire juif. Ce système est lui-même
réglementé par le calendrier rituel : autrement dit, le Juif inscrit, dans sa
nourriture, son histoire, ses joies, ses peines, ses croyances, sa mythologie. Dieu
est littéralement ingéré avec l’acte de manger ! C’est en ce sens que la
gourmandise est un acte religieux. Exactement au même titre que la pénitence,

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/les-saveurs-du-sacre-gourmandise-juive/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/les-saveurs-du-sacre-gourmandise-juive/


c’est-à-dire le jeûne.

La pâtisserie Finkelsztajn, rue des Rosiers, à Paris

» La Pâque juive me semble être un exemple particulièrement parlant. Aussi bien
dans les sept jours qui précèdent la fête, que le jour de la fête, on lit le mythe (la
Haggadah, ou la sortie d’Égypte). On récite le mythe et l’on absorbe les aliments
qui symbolisent les notions divines et religieuses inscrites dans ce mythe.

» Dans un premier temps, dans la semaine qui précède la fête proprement dite,
les Juifs s’abstiennent de manger du pain levé, en souvenir de leurs ancêtres qui,
dans leur fuite, n’avaient pas eu le temps de laisser lever leur pâte : ils se
contentent alors de pain azyme. En Afrique du Nord, il s’agit de galettes dures,
sèches ; les troubles digestifs qu’elles engendrent chez certains me paraissent
être une intériorisation de la souffrance vécue par les Hébreux dans le désert.
Aux États-Unis, l’industrie alimentaire, très inventive, a produit toute une série de
dérivés azymes, souvent délicieux.

» Vient enfin le jour de la fête qui rompt le jeûne. C’est l’explosion ! Un banquet
de produits levés, de miel, de douceurs, de pâtisseries parfumées à la cannelle ou
à l’eau de fleurs d’oranger, c’est la réjouissance, la fête de la libération. Le rituel
est joyeux ; l’alimentation doit faire plaisir. Comment ce repas ne serait-il pas bon
quand il célèbre un moment heureux ? Comment ne serait-il pas dégusté alors que
l’on se réjouit de la libération de nos ancêtres ? Là, la gourmandise est instituée
culte, la nourriture, la bonne nourriture revêt un statut métacorporel, sinon
métaphysique. Mais, de même que les Hébreux ont souffert pour gagner leur
liberté, vous ne pourrez apprécier la jouissance de cette table si vous n’avez
souffert avant. Le jeûne précède le festin, le festin ne peut être pleinement
apprécié sans le jeûne qui le précède.

» Et on se réjouit de même à l’occasion des autres fêtes religieuses. Pour Pourim,
les Juifs de toutes les communautés ont établi l’obligation de célébrer dans la
démesure le salut de leurs ancêtres délivrés de la captivité des Perses. On se
réjouit jusqu’à en perdre la tête. Après une journée d’abstinence, et après la
lecture du livre d’Esther, on déguste les mets les plus délicieux, on boit jusqu’à
l’enivrement. Et que dire du rite du Grand Pardon qui se traduit par l’abattage
d’autant de poulets qu’il y a de membres dans la famille, chaque poulet étant
ensuite rôti, farci, mijoté, accommodé de mille manières ? Pour chaque fête, la



gourmandise, liée à l’histoire du judaïsme, est érigée en outil de mémoire.

» À l’époque moderne, les Juifs ne sont pas près d’oublier l’expérience de la
Shoah qui a exterminé le tiers de leur peuple. Un Jour du Souvenir a été institué
pour commémorer cet événement douloureux. Il est très vite suivi d’un autre jour,
heureux celui-là, qui célèbre la création de l’État d’Israël. Et l’on retrouve tout
naturellement ce cycle éternel qui s’instaure : la douleur et la pénitence, puis la
joie et le festin. Même les Juifs qui, après la Shoah, ont cessé de croire en ce Dieu
absent et ont abandonné leur religion, même ceux-là ont conservé ce lien si
spécifique à la table. La table où l’on sert la cuisine « du pays », la table où l’on
raconte les souvenirs, la table à travers laquelle passe la mémoire d’un peuple.

Propos recueillis par Djénane Kareh Tager
Dossier « Saveurs du sacré » – Septembre-Octobre 2004 – Le Monde des
Religions


