
Montessori, la leçon du silence et
la prière liturgique

Un jour Maria Montessori lança un défi à
l’une de ses classes.  Elle  entra avec un
nourrisson  calme  dans  les  bras  et  leur
demanda s’ils  étaient capables de rester
a i n s i  e n  s i l e n c e .  E l l e  f u t  a l o r s
véritablement  impressionnée…  Elle
comprit  que  les  enfants  désiraient
régulièrement retrouver cet état de calme

intérieur. Elle réalisa que cette manifestation traduit un désir psychique profond
de l’enfant. Ainsi, elle introduisit un élément fondamental dans sa pédagogie : la
leçon de silence.

Quel est le but de la leçon de silence selon Maria Montessori ?

« Un tout autre genre d’exercices de contrôle des mouvements est celui  qui
permet de rendre possible le silence absolu. Il n’est pas question d’un silence
approximatif, mais d’une perfection atteinte graduellement sans qu’un son soit
émis, sans qu’on laisse entendre le plus petit bruit, pas le moindre mouvement
des mains et des pieds. (…) L’enfant, devenu maître de ses actes grâce à un
exercice répété, satisfait par l’emploi de son activité motrice utilisée de façon
plaisante et intéressante, est un enfant joyeux et bien portant, qui se distingue
par son calme et par sa discipline ».

Comment se déroule une leçon de silence ?

Les enfants sont rassemblés. L’éducateur se tient à distance. Il leur présente un
pictogramme sur lequel est inscrit « silence ». Il peut aussi mettre un doigt sur sa
bouche pour introduire cette leçon. Ensuite, il appelle nominativement les enfants
un par un. Le plus silencieusement possible les enfants viennent se placer devant
l’adulte. Chacun doit garder le silence jusqu’à ce que le dernier élève se soit
présenté.
Pour permettre aux enfants de goûter la sensation du silence, il faut les aider à
contrôler leurs gestes. « La conscience doit être amenée à contrôler le moindre
mouvement dans tous ses détails pour obtenir l’immobilité absolue qui engendre

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/montessori-la-lecon-du-silence-et-la-priere-liturgique/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/montessori-la-lecon-du-silence-et-la-priere-liturgique/


le silence ». Le silence n’est pas que la propriété des sages ou des moines. Les
enfants très jeunes y parviennent. Il se traduit par un arrêt de toute agitation et
un  recueillement  attentif  par  le  contrôle  des  gestes.  Les  enfants  deviennent
conscients  de  leurs  membres.  Ils  sont  attentifs  à  leurs  mouvements.  Leur
apprendre à nommer les différentes parties de leurs corps accroît cette prise de
conscience.  Des  exercices  rythmiques  qui  associent  musicalité  et  mouvement
corporel conscient peuvent favoriser cet apprentissage. On pourra inviter l’enfant
à effectuer un mouvement en suivant le rythme musical avant de lui demander de
commander à ses pieds et à ses mains de rester tranquilles. L’enfant percevant la
maîtrise qu’il a de lui-même montrera une vraie joie toute de calme et de sérénité.
Si cette leçon de silence est féconde pour l’apprentissage de la vie religieuse, elle
garde aussi toute son importance pour le développement du caractère de l’enfant
et  sa  croissance  intellectuelle.  Pratiquée  régulièrement  au  fil  des  occasions
qu’offrent une journée, l’aptitude à vivre un silence profond deviendra une force
pour l’enfant et une marque indélébile de sa liberté croissante.

Recueillement et apprentissage liturgique
La prière est faite de recueillement. Les discours ne peuvent le causer. Seule une
juste disposition de l’âme et  du corps le  permet.  Le silence s’apprend.  Il  se
découvre dans un milieu favorable : c’est le rôle de toute l’architecture sacrée. Il
survient lorsque le corps est détendu : c’est l’enseignement du geste liturgique.

Un milieu favorable et un entraînement des corps sont donc nécessaires pour
permettre le recueillement.  La liturgie offre tout cela.  Par l’ambiance qu’elle
déploie,  par  les  gestes  qu’elle  transmet,  la  liturgie  est  la  matrice  de  la  vie
spirituelle. En interpellant l’homme dans son corps, elle s’adresse à chacun au-
delà de la variété de nos âges et de nos aptitudes intellectuelles. Elle n’exclut
personne, car elle n’a rien d’un discours théologique. Elle saisit l’homme corps et
âme. Elle l’invite simplement à tendre son oreille intérieure. Elle prépare l’homme
à entendre l’appel de Dieu. Elle l’invite à y répondre : Adsum, me voici.

L’univers liturgique s’accorde parfaitement à celui de l’enfant. A son contact, tous
ses  sens  sont  en  éveil.  Il  y  a  tant  à  observer  :  autels,  objets  liturgiques,
ornements, mouvements… Il y a tant à entendre : prières, musiques, silence… Il y
a tant à sentir : parfums d’encens et fleurs varient par le jeu des solennités. Il y a
tant à faire : on se tient debout, on s’agenouille, on se signe, on chante, on fixe
l’autel…
Frappé par tous ses sens, l’enfant se laisse captiver par l’activité liturgique. Or



toute cette activité converge vers le recueillement.

Trop souvent l’enfant, contraint à l’immobilisme, se disperse par des réactions
violentes. La liturgie est une activité parfaite en ce sens qu’elle ne connaît pas de
divorce entre l’activité musculaire et l’activité psychique ou spirituelle. Il n’est
que d’observer de petits enfants servir la messe. Ils parviennent très jeunes à
rester calme et recueilli grâce à l’équilibre entre mouvements musculaires que
nécessite les différentes actions liturgiques et la perfection du geste qu’exige le
lieu sacré où ils s’accomplissent. L’ambiance spirituelle qui se dégage parmi les
enfants  lors  d’un  pèlerinage  est  tout  aussi  étonnante  :  l’implication  forte  et
ordonnée de leur corps stimule leurs aspirations spirituelles.
A croire qu’on devient mieux philosophe en marchant plutôt que scellé sur un
banc… A croire que le meilleurs « leçons » de catéchisme se font en mouvement…

L’enfant est capable du silence. C’est même l’une des caractéristiques de son
psychisme.  Pas  encore  encombré  par  les  soucis  du  monde  et  les  discours
incessants,  il  communie  facilement  avec  le  monde  invisible.  Le  silence  et
l’observation soutenus lui en donnent l’occasion.

S o u r c e
http://enterredenfance.blogspot.com/2010/10/montessori-la-lecon-du-silence-et-la.
html, avec l’aimable autorisation de l’auteur.

Crédit : Marie, Point KT

http://enterredenfance.blogspot.com/2010/10/montessori-la-lecon-du-silence-et-la.html
http://enterredenfance.blogspot.com/2010/10/montessori-la-lecon-du-silence-et-la.html

