
Quelle  lumière  dans  notre
obscurité ?

 Les  premiers  qui  rendirent  visite  à
l’enfant  Jésus  étaient  des  mages.  Des
mages venus d’Orient. Ces mages, que les
évangiles  apocryphes  et  la  légende  ont
promu rois, étaient en réalité des prêtres
venus de Perse et des contrées voisines. Ils
représentaient  l’élite  intellectuelle  du

Moyen Orient ancien, et sans doute aussi la religion de Zoroastre, en vigueur
dans ces pays.
Lectures : Es 60, 1-6 ; Ps 8 ; Mat 2, 1-12.

Matthieu l’évangéliste reprend un scénario connu de la littérature de l’époque :
un enfant, appelé à devenir un grand roi – en l’occurrence le messie d’Israël –,
reçoit la visite de notables étrangers qui viennent lui offrir des présents.

C’est l’obscurité qui domine
Nous avons tous retenu la scène, depuis notre tendre enfance, de ces mages
magnifiquement  vêtus,  guidés  par  un  astre  brillant  de  tous  ses  feux,  et  qui
viennent s’agenouiller devant l’enfant lui-même baigné de lumière. Les beaux
cantiques de Noël résonnent encore à nos oreilles. Tout est beau, lumineux et
paisible. Dans les jours qui viennent nous rangerons la crèche avec les enfants, et
les petits santons retrouveront leurs boites, enveloppés dans les papiers de soie.
Ce qui est resté dans l’imagerie populaire n’est hélas qu’une partie de la réalité.
Le message de l’Évangile a été escamoté. La réalité, c’est que le peuple d’Israël
était dans l’obscurité. Le récit des mages, pris hors de leur contexte, donnent une
fausse idée de la réalité. Il faudrait lire la suite : des innocents sont massacrés par
le roi Hérode, ce roi cruel qui ne supporte pas l’existence d’un rival potentiel. Ce
qui domine hélas dans le tableau de la naissance et de la petite enfance de Jésus,
ce n’est pas la lumière, mais l’obscurité. Une lumière, certes, mais fragile, et que
les puissants cherchent à étouffer.
L’évangéliste Matthieu reprend un récit enchanteur et lumineux de la littérature
de son époque,  pour  le  placer  dans  le  contexte  d’un peuple  désenchanté  et
sombre. Un peuple qui était las de subir coup sur coup les régimes oppressants

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/quelle-lumiere-dans-notre-obscurite/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/quelle-lumiere-dans-notre-obscurite/


des Grecs, puis des Romains, et, dans la nostalgie d’un passé lointain, attendaient
qu’un messie se lève en leur sein pour restaurer le trône de David. Un peuple figé
dans sa spiritualité par un code de lois rabbiniques, que les pharisiens avaient
peu à peu transformés en carcan.
Mais voilà que se lève précisément le messie qu’ils attendaient. Quelle réaction
ont-ils, ceux qui l’attendaient ?
Curieusement,  la  nouvelle de sa naissance ne provoque que l’indifférence ou
l’hostilité.
Indifférence des juifs de Jérusalem, car personne ne se lèvera pour aller voir
l’enfant à Bethléem. Ce n’était pourtant pas bien loin. 10 km au Sud de Jérusalem.
Les intellectuels  –  scribes et  pharisiens –,  font  juste l’effort  de consulter  les
Ecritures et  retrouver les  prophéties anciennes.  Mais  ils  ne bougent pas.  Ils
restent figés dans leur sagesse. A quoi cela sert-il d’aller voir un enfant ? Il n’y a
rien à apprendre d’un enfant de toute manière. On peut apprendre quelque chose
des livres, pas d’un enfant.
Indifférence. Hostilité aussi, de la part des autorités : Hérode et son entourage
voient clairement la menace. Comment la dynastie au pouvoir peut-elle accepter
qu’une famille inconnue puisse les supplanter ?
Indifférence, hostilité. Seuls trois étrangers ayant parcouru, non pas 10 km, mais
plus de 500 km, sont venus voir l’enfant.

C’est donc bien sur fond d’obscurité que la lumière de l’enfant a brillé, c’est dans
un ciel sans lune ni étoile que l’astre a brillé. Comme nous l’avons lu dans Esaïe :
Lève-toi, brille : ta lumière arrive,
La gloire du Seigneur se lève sur toi.
Certes, les ténèbres couvrent la terre
Et une obscurité épaisse recouvre les peuples.

Chaque siècle a son obscurité
Les peuples de l’Orient aussi étaient dans l’obscurité à l’époque de Jésus. La
religion de Zoroastre croyait que tout était gouverné par un combat entre les
forces du mal et celles du bien, dans les cieux, sur la terre et jusque dans le cœur
de l’homme. Religion dualiste. Mais ils n’étaient pas assurés, semble-t-il que les
forces du bien puisse l’emporter sur les forces du mal. La religion des mages était
dans une impasse. Peut-être les mages voyaient-ils dans l’astre qui s’est levé, et
dans le petit enfant de Bethléem qui est né, l’espoir de sortir de cette impasse ? Je
le crois.



Et nous aujourd’hui, n’avons-nous pas l’impression d’être dans une impasse ?
Chaque siècle a son obscurité. Notre société dite moderne ne connaît-elle pas une
certaine obscurité sur le plan moral ? Par exemple dans le domaine des droits de
l’homme ?
Le XXe siècle, avec ses deux guerres mondiales, fut de loin le plus meurtrier de
tous les siècles qu’a connu l’histoire. Quel sera le XXIe siècle ? L’esclavage a-t-il
vraiment disparu ?  Le recours à la  torture continue dans certains pays.  Les
enfants maltraités et les femmes opprimées se comptent par millions. La montée
des  fanatismes  religieux,  dans  une  partie  de  l’islam  et  dans  une  partie  de
l’hindouisme,  n’est-il  pas  pour  une  part  la  résultante  de  notre  incapacité,  à
l’échelle mondiale,  de réduire les inégalités entre les pays riches et les pays
pauvres ?
Mais arrêtons-là la liste de tout ce qui assombrit notre XXIe siècle. On pourrait
aussi, sans aller chercher à l’étranger, regarder ce qui se passe en France chez
les jeunes. Car nous détenons le triste record en Europe du nombre de suicides de
jeunes. La France aussi a ses obscurités.

Regarder aussi ce qui brille
Mais il faudrait aussi parler de ce qui brille dans l’obscurité. Quelles sont les
étoiles qui se lèvent dans le ciel un peu sombre de notre XXIe siècle ? Ce n’est pas
facile de répondre à cette question. D’abord, les médias ne nous y aident pas ; ce
sont les accidents, les conflits et les préparatifs de guerre que le petit écran nous
montre en priorité. Mais les étoiles, où sont-elles ? Ce sont les hommes et les
femmes qui par leur courage et leur détermination nous donnent l’espérance d’un
monde de  paix  et  de  respect  des  droits  de  chaque être  humain.  Vous  avez
sûrement des noms en tête, et j’en ai aussi, des noms connus comme les prix
Nobel de la Paix, ou des moins connus. Il y a aussi les nombreux artisans de paix
qui œuvrent en silence, des hommes et des femmes ordinaires dont l’histoire ne
retiendra sans doute jamais les noms.

Aller voir l’enfant
Car  ce  qui  brille  dans  notre  obscurité  et  qu’il  faut  aller  voir,  ce  n’est  pas
nécessairement ce dont parle – si peu au demeurant – les media. Certes, les sœur
Emmanuel, les Nelson Mandela et autres grands témoins de la paix éclairent
notre humanité, nous tirent du désespoir, mais il faut aussi aller voir l’inconnu, le
petit, le fragile qui est à notre porte.
Prenons exemple sur les mages. Ils n’ont pas été voir un prix Nobel de la Paix.



Cela peut surprendre, d’ailleurs. Certes, ils sont d’abord allés au Palais du roi
Hérode, mais ils n’y ont pas trouvé ce qu’ils cherchaient. Notons au passage,
j’ouvre une parenthèse, que l’étoile qu’ils avaient vue se lever en Orient ne brillait
pas au-dessus du palais à Jérusalem. Elle s’est mise à briller, nous dit l’Evangile,
lorsqu’ils sont repartis vers Bethléem.
Ces mages, donc, ont fait tout ce chemin pour aller voir un illustre inconnu, un
petit, un fragile. Ils sont allés voir un enfant. Ce qu’ils cherchaient et qu’ils ont
trouvé, pour sortir de leur impasse métaphysique, pour éclairer leur obscurité,
c’était l’enfant.
Je crois qu’il faut retenir le sens profond, le mystère même, de cette scène des
mages qui contemplent et adorent un petit enfant. Peut-être nous aussi, pour
éclairer  nos  vies  parfois  assombries  par  le  cynisme  environnant,  avons-nous
besoin de contempler le petit enfant.

Je ne dis pas qu’il faut mettre le petit enfant sur un piédestal, ou prendre au pied
de la lettre le dicton populaire qui dit que la vérité sort de la bouche des enfants.
Non,  mais la  figure de l’enfant peut nous éclairer,  d’une façon que nous ne
soupçonnons pas. Je crois qu’il y a une proximité mystérieuse entre Dieu et les
petits enfants. Cette idée, d’ailleurs, est profondément biblique.

Le psalmiste s’écrie : Eternel, notre Seigneur, que ton nom est magnifique sur
toute la terre. Ta majesté s’élève au-dessus des cieux.
Et il ajoute de façon surprenante : Par la bouche des enfants et des nourrissons,
Tu as fondé ta gloire, à cause de tes adversaires, pour imposer silence à l’ennemi
et au vindicatif.

Aux yeux de Dieu, le vindicatif et le puissant ne font pas le poids devant le petit
enfant.
La gloire de Dieu repose sur le petit, le fragile, le vulnérable.

Il y a une proximité entre Dieu et le petit enfant, pas seulement du petit Jésus,
bien sûr, mais de n’importe quel petit enfant. Disons plus précisément qu’il y a
une proximité entre le Royaume de Dieu et le petit enfant. Jésus lui-même l’a
rappelé à plusieurs reprises. Dans Matthieu au chapitre 19 :
Les gens lui amenèrent des enfants, afin qu’il leur impose les mains et prie pour
eux. Mais les disciples le rabrouèrent. Alors Jésus dit : « laissez faire les enfants,
ne les empêchez pas de venir à moi ; car le Royaume des cieux est pour ceux qui
sont comme eux. »



Voilà pour la Bible, et ce n’est pas exhaustif.

Vous connaissez la belle chanson d’Yves Duteil :  » prendre un enfant par la main
 » (si j’avais du talent, je vous l’aurais chanté) :

Prendre un enfant par la main
Pour l’amener vers demain
Pour lui donner la confiance en son pas
Prendre un enfant pour un roi
Prendre un enfant dans ses bras
Et pour la première fois
Sécher ses larmes en étouffant de joie
Prendre un enfant dans ses bras.

Prendre un enfant par le cœur
Pour soulager ses malheurs
Tout doucement sans parler, sans pudeur,
Prendre un enfant sur son cœur.
Prendre un enfant dans ses bras
Mais pour la première fois,
Verser des larmes en étouffant sa joie
Prendre un enfant contre soi.

Prendre un enfant par la main
Et lui chanter des refrains
Pour qu’il s’endorme à la tombée du jour,
Prendre un enfant par l’amour
Prendre un enfant comme il vient
Et consoler ses chagrins
Vivre sa vie des années, puis soudain,
Prendre un enfant par la main
En regardant tout au bout du chemin,
Prendre un enfant pour le sien.

Je me demande si Yves Duteil, qui avait certainement un cœur d’enfant en plus
d’avoir du talent, ne s’était pas inspiré de l’évangile de Matthieu :

Prendre un enfant pour un roi
Et pour la première fois



Verser des larmes en étouffant sa joie,

La figure de l’enfant
Parlons aussi de la joie. Qu’est-ce que les mages sont allés voir chez l’enfant et
qui leur a donné une telle joie ? On pourrait croire que leur joie venait de l’astre
qui s’était levé et s’était arrêté comme ils l’avaient prédit. La joie du savant en
quelque sorte qui voit sa théorie confirmée par l’expérience. Je crois qu’il n’y a
pas que cela. C’est la joie aussi de se trouver proche de Dieu en voyant le petit
enfant, une joie qui vient d’ailleurs, une joie qu’on ne commande pas.
Et je vous demande, qu’est-ce que nous enseigne la vue d’un petit enfant ? Est-ce
l’innocence qui nous frappe chez lui ? une innocence que nous aspirons à
retrouver, pour échapper, ne serait-ce qu’un instant, au sentiment diffus de
culpabilité et de cynisme qui imprègne le monde des adultes ?
N’est-ce pas plutôt la figure de la promesse qui se dresse derrière le petit enfant ?
Le champ des possibles est plus grand chez l’enfant que chez l’adulte. Derrière
l’enfant de Bethléem se dresse la promesse de sortir du siècle obscur que
connaissaient les mages dans leur religion bloquée. Oui, c’est cela. La promesse
aussi de sortir de la situation bloquée que connaissait les juifs, sur le plan
religieux et politique.
Et aujourd’hui, pour nous qui nous disons chrétiens, la figure de l’enfant c’est la
promesse d’un avenir meilleur avec Dieu, pour notre monde et pour chacun
d’entre nous individuellement. Croire en cette promesse, malgré les conflits, les
haines et les préparatifs de guerre que nous voyons sur le petit écran, c’est avoir
de l’espérance. Espérer contre toute espérance, dirait saint Paul.
En contemplant un petit enfant, nous pouvons comme les mages ressentir la joie,
car c’est l’espérance que nous recevons dans notre cœur.
Il nous est impossible, hélas, de voir le monde avec les yeux d’un enfant, car nous
avons perdu l’innocence. Mais avec les yeux de la foi, nous pouvons comme lui
voir le monde avec espérance. C’est-à-dire en croyant fermement que Dieu est
capable de nous sortir des impasses, qu’il est capable d’allumer une lumière dans
nos obscurités, et de nous donner un demain quand l’aujourd’hui est sombre. En
reprenant les belles paroles d’Yves Duteil : Prendre un enfant par la main…

Crédit : – Point KT


