
Rosh Hashana
Pour  découvrir  la  signification,  la
spiritualité  de  la  fête  juive  de  Rosh
Hashana,  ses  racines  bibliques.  Et
réf léchir  à  la  manière  dont  nous,
chrétiens, vivons les éléments de sens qui
y sont présents.

Rosh Hashana (littéralement « la tête de l’année »), l’une des grandes solennités
du calendrier juif, est également appelé Yom Terouah (« Jour de la sonnerie du
shofar ») ; Yom Hazikaron (« Jour du souvenir ») ; Zikhron Terouah (« Souvenir de
la sonnerie du shofar »), et enfin Yom Hadîn (« Jour du Jugement »).

Shana Tova ! Paix et santé pour tous !
Le calendrier juif commence par la fête qui célèbre l’anniversaire de la création
du monde.  Il  y  a  trois  fêtes  principales  qui  sont  des  fêtes  de pèlerinages à
Jérusalem : Pessah, Shavuot et Sukkot, deux fêtes austères : Rosh Hashana et
Yom Kippour, et des fêtes secondaires : Hanoucca, Tou Bi-Chevat et Pourim.

Le Talmud est une explication et une illustration des textes juridiques et de droit
coutumier contenus dans la Torah : « Le monde est jugé quatre fois dans l’année :
à la Pâque, un décret est issu sur ce que produira le sol ; à la Pentecôte, sur les
fruits des arbres ; au jour du Nouvel An, tous les hommes passent devant ‘Lui’
(Dieu) ; et à la fête des Cabanes, un décret est prononcé sur les précipitations
annuelles ».

C’est  donc,  on  le  voit,  bien  plus  qu’un  simple  début  de  l’année,  bien  que
l’enseignement oral du droit hébraïque distingue ce jour parmi les autres comme
début des années ordinaires, sabbatiques (shemitta) et du jubilé (yovel). Rosh
Hashana est le début de l’année pour les hommes, les animaux et les contrats
légaux.
Son échéance dans le calendrier grégorien est variable, le calendrier juif étant
basé sur un cycle luni-solaire. Le premier jour de l’année juive est célébré le 1er
jour  du  mois  de  Tishri  et  le  second,  Rosh  Hashana  dure  donc  deux  jours

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/rosh-hashana/


consécutifs, de la tombée de la nuit précédant le premier jour à celle clôturant le
second, pendant lesquelles on prie et on s’adonne à divers rituels. Une tradition
veut que les repas de fête, le premier et le deuxième soir, soient constitués de
mets sucrés, notamment une pomme au miel, dont la douceur préfigure, espère-t-
on, celle de l’année qui commence.

Rosh Hashana est célébrée au début du septième mois hébraïque (Tishri), durant
deux jours consécutifs. Alors que Nissan est dans la Bible le premier mois de
l’année c’est le mois de Tishri qui est considéré comme marquant le début de
l’année civile, car c’est par ce mois-là que débute l’année du jubilé au cours de
laquelle les esclaves étaient libérés, et où toutes les propriétés étaient restituées
à leurs détenteurs précédents. Cela correspond aujourd’hui à une période allant
du 5 septembre au 5 octobre. En cette année 2008, ces jours sont le 30 septembre
et le 1er octobre.

Origine de la fête
Rosh Hashana est évoqué dans la Bible en ces termes (Lévitique 23, 24) :
L’Eternel parla à Moïse, et dit : Parle aux enfants d’Israël, et dis : Le septième
mois, le premier jour du mois, vous aurez un jour de repos, publié au son des
trompettes, et une sainte convocation.

Rosh Hashana revêt un caractère d’universalité puisque cette fête commémore la
création du monde, qui s’est faite pour l’humanité tout entière.
La conception du Nouvel  An en tant que Jour du Jugement (Yom Hadin) est
d’origine rabbinique. Elle considère qu’en ce jour toute l’humanité est jugée par
son Créateur, et que le sort de chaque individu est inscrit dans le Livre de la Vie.

Selon la tradition juive, plusieurs grands événements ont eu lieu à Rosh Hashana :
La création du monde, la naissance des patriarches (Abraham, Isaac, Jacob), les
femmes stériles ont conçu un enfant : Sara, Rachel et Hana (la mère du prophète
Samuel), Joseph a été libéré de prison, en Egypte le travail forcé des Hébreux a
pris fin selon un texte traditionnel,  la rédemption des Juifs aura lieu à Rosh
Hashana.

Les traditions festives
Le nouvel an est naturellement l’occasion de repas festifs. Dans les communautés
ashkénazes (originaires d’Europe de l’Est), la tradition veut que l’on trempe des
quartiers de pomme dans du miel, en disant : « Que cette année soit pour nous



aussi douce que la pomme trempée dans du miel ».

La première mention de Rosh Hashana apparaît dans la Torah (Lévitique 23:24),
sous le nom de Yom Teroua, « le jour où l’on sonne » le shofar, instrument de
musique fait à partir d’une corne de bélier. Or la première Teroua a lieu lors de la
conclusion  du  sacrifice  d’Isaac.  Cette  sonnerie  est  destinée  à  réveiller  les
consciences  endormies,  que  l’on  sonne  pendant  l’office  synagogal,  car  Rosh
Hashana est, selon la littérature rabbinique, le Jour du Jugement (Yom Hadin).
Selon certains Midrash (pluriel midrashim), exégèse rabbinique sous forme de
paraphrase, Dieu « siège » sur Son trône, consultant les livres où sont consignés
tous les faits et gestes de Ses créatures au cours de l’année, chacune d’elles
passant devant Lui  pour être évalué et  jugé.  L’arrêt  est  rendu en inscrivant
chacun dans le livre de la vie ou de la mort, de la prospérité ou la misère, etc. Le
décret  scellé,  rien ne peut modifier  son application sauf,  selon les  Sages,  la
prière, la repentance et la Tsedaqa (terme malaisé à traduire, erronément rendu
par « charité »). Dans les communautés séfarades (originaires principalement
d’Espagne et des pays arabes), un véritable banquet est organisé durant ces deux
jours,  composé de mets doux, parmi lesquels on trouve également la pomme
trempée dans du miel. Les noms (en hébreu ou en araméen) des mets consommés
durant ces deux soirs de fête évoquent tous une citation de la Bible, et permettent
ainsi aux Juifs de dire qu’ils « mangent le livre » !

C’est  pour  cette  raison  que  Rosh  Hashana  marque  l’entrée  dans  les  Jours
redoutables (Yamim Noraïm), car à dater de ce jour commencent les 10 jours de
repentance (Assara Yemei Teshouva), qui se concluent à Yom Kippour, au cours
desquels chaque juif demande à se faire pardonner ses fautes.

C’est  pourquoi,  bien qu’on se  souhaite,  comme dans toutes  les  cultures  une
« bonne année », le message est autrement plus profond : « Soyez inscrits pour
une année douce et sucrée », en d’autres termes, « J’espère que vous n’aurez pas
une mauvaise année ». Prononcée avec sincérité, particulièrement envers une
personne avec laquelle on n’est pas en bons termes, cette prière est une preuve
de Tsedaqa (puisqu’on ne lui  souhaite  pas ce qu’on ne voudrait  pas se  voir
souhaiter à soi)  et  de repentance (puisqu’on fait  un pas vers elle,  on admet
forcément sa part de torts dans le différend qui nous oppose à cette personne).
Selon la tradition, Rosh Hashana est aussi Yom Hazikharon, jour du souvenir,
souvenir des disparus, bien sûr, mais aussi de la création de l’homme, car c’est un
premier Tishri que s’acheva ce qui est relaté dans la Genèse.



Pour le chrétien
Relisons : Lv 23, 23-25 ; Ps 89, 1-18 ; Jn 5, 24-26

La vie éternelle est ce qui donne sens ultime à cette fête de Rosh Hashana. En
effet, les juifs ont l’habitude de scander cette prière durant Rosh Hashana : «
Souviens-toi de nous pour la vie, ô roi qui aime tout ce qui a vie, et inscris-nous
dans le livre de la vie, ô maître de toute vie ! » Elle résume toute la grande
espérance d’Israël, à savoir : être inscrit dans le livre de vie !

Or, voici qu’un juif, nommé Jésus de Nazareth, dit ceci : « Celui qui croit en moi a
la vie éternelle… 26 Car, comme le Père a la vie en lui–même, ainsi il a donné au
Fils d’avoir la vie en lui–même » (Jn 5, 26).

Croire en Jésus, c’est être inscrit, non seulement dans le livre de vie, mais aussi
être gravé à jamais dans le cœur même de Dieu : c’est vivre la vie de Dieu, qui est
l’auteur de toute vie. Nul besoin par conséquent de jeter nos péchés au fond de la
mer,  même symboliquement comme cela se pratique encore aujourd’hui chez
certains Israélites. Ce qui produit le pardon des péchés, c’est la grâce de Dieu.

D’après « La signification spirituelle des fêtes juives », André Boulagnon. Édité
par l’Association Viens et Vois.

Animation : A vous de jouer !

Nous avons retenu 20 sous-thèmes (ou sujets) en rapport avec Rosh Hashana.
Nous vous proposons de choisir un de ces sous-thèmes et de l’exploiter à votre
convenance  sur  un  support  format  A3  paysage  (30  x  42  cm),  en  vue  d’une
exposition à la fin de la journée.
1.  Création
2.  Jugement
3.  Pardon
4.  Repentance
5.  Réconciliation
6.  Sacrifice
7.  Fertilité
8.  Jubilé (diaconie)
9.  Justice
10.  Musique
11.  Prière



12.  Repas
13.  Royauté
14.  Souvenir (livre de la vie, livre de l’histoire)
15.  Responsabilité
16.  Choix
17.  Bienfaisance
18.  L’attente (l’espérance : ce vers quoi l’on tend spirituellement parlant)
19.  Vœux (de la nouvelle année)
20.  Prise de conscience (d’une identité collective.)

Crédit photo Image par Ri Butov de Pixabay


