
Sérieux, s’abstenir

Jouer, ce n’est pas sérieux. Jouer en Église, encore moins. Exception faite pour
l’orgue qui s’autorise quelques jeux. Pourtant la Bible et la théologie n’hésitent
pas à accorder des lettres de noblesse à l’activité ludique de l’homme et même de
Dieu.
Article de Richard Gossin

 Introduction

Avant le Commencement était le jeu. Et la création fut jeu et joie. C’est du moins
ce qu’affirme la Sagesse, selon le livre des Proverbes : « Jour après jour, je faisais
sa joie. Je jouais en la présence du Seigneur, sur le sol du monde créé par Lui »
(8, 12 à 31). Christ, « notre Sagesse », était-il ce rire et ce jeu, présidant à la
création de toute chose et de tout être, selon la Lettre de Paul aux Colossiens
(chapitre 1) ?

Grégoire de Nysse, vénérable Père de l’Église, concevait les temps primordiaux
comme une danse menée par le Christ. Une farandole entraînant dans son sillage
la  communauté  angélique  et  l’humanité  dotée  de  la  Parole.  Une  danse
interrompue par le péché. Et il concluait sur une note d’espérance : « Tu seras à
nouveau introduit dans la ronde dansante des esprits angéliques. » De nombreux
Pères de l’Église et des théologiens contemporains pensent la création comme un
jeu (Teodor Baconsky, Le Rire des Pères. Desclée de Brouwer, 1996. François
Euvé, Penser la création comme jeu, Cerf, 2000).

Dieu n’est pas l’architecte d’un monde achevé mais le partenaire d’une relation
d’amour ouverte à l’émerveillement, à la liberté, à la foi, à l’aventure… « Dieu ne
joue  pas  aux  dés  »  avec  sa  création  et  ses  créatures  mais  il  se  risque  à

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/seux-sabstenir/


l’imprévisible et à… l’échec qui caractérisent le jeu.

Une image de la grâce

La Bible s’adonne au jeu des enfants et des adultes. Isaac (l’enfant-rire) et Ismaël
s’amusent sous le regard furieux de Sara (Genèse 21,9). Isaac et Rébecca se
livrent à un jeu amoureux qui révèle au roi Abimélec que ces deux-là ne sont pas
frère et sœur comme le prétend Isaac (Genèse 26, 8) ! Samson est l’image du jeu
de la  dérision et  de la  bouffonnerie (Juges 16,  25).  David est  le  personnage
emblématique du joueur, du danseur, de l’artiste. La danse, la musique et les
autres arts du spectacle occupent une place importante dans le rituel du culte et
dans la spiritualité. Ont-ils tort ces théologiens qui considèrent le jeu comme une
image de la grâce de Dieu, imprévisible et généreuse mais ordonnée à des règles
?

 Le rire libéré

Martin Luther leur donnait raison – la justification de l’homme par la grâce de
Dieu ouvre la voie à la spontanéité, à la joie et au jeu. C’est reconnaître que le jeu
fait partie de la vie. II est une nécessité, une fonction vitale pour l’être humain et
pour la gent animale.
II est vrai que le jeu, comme toute activité humaine, peut être pervers. Sa dérive
intervient précisément lorsque les règles sont outrepassées. La triche (dopage,
cartes truquées…), l’appât du gain (Qui veut gagner des millions ?), le refus de
perdre… attestent une éthique du jeu, à l’image de l’éthique de vie.

Des théologiens contemporains ont repris cette conviction.

Harvey Cox  (La Fête des fous 1971) s’en prend à la modernité qui exalte le
sérieux,  l’épargne,  le  travail,  la  productivité.  Contre  le  discours  fermé de la
doctrine, il exalte l’imagination et l’expérience et s’efforce d’articuler éthique et
théologie de la grâce, règle et liberté, qui définissent le jeu.

Jürgen Moltmann (Le Dieu de la danse 1972) lui emboîte le pas. II estime que la
résurrection du Christ apporte à l’homme une libération qui le conduit au jeu et
au rire libérés, car le jeu et le rire sont aussi marqués par le péché : « Le plaisir
du jeu unit le Dieu libre et l’homme libéré. » Le jeu est image de la grâce de Dieu.
Enfin, dans la Bible, le jeu est l’indice des temps nouveaux. Dans l’Ancien comme
le Nouveau Testament, le jeu des enfants et des jeunes porte la marque d’un



monde  pacifié.  Le  nourrisson  s’ébat  avec  le  serpent  (Ésaïe  11,  8).  Dans  la
Jérusalem restaurée, les jeunes gens s’amusent sur la place publique (Zacharie 8,
5 ; Matthieu 11, 7). Le croyant entre dans le culte, la liturgie, la prière, les fêtes
de Noël et de Pâques comme l’enfant entre effectivement dans le jeu, c’est-à-dire
dans un monde autre, à la fois fictif et réel.

Les règles de vie

Des pédagogues protestants ont accordé au jeu une place centrale dans leur
démarche. Le scoutisme unioniste, le sport, les centres de vacances sont des lieux
d’expérimentation de la vie par le ludique. Pour le tchèque Comenius, le jeu
médiatise la communication avec l’autre. À sa suite, Jean-Frédéric Oberlin et
Pauline Kergomard (créatrice de l’école maternelle en France sous la Troisième
République) ont fondé leur pédagogie sur le jeu éducatif.
Alors,  pourquoi  l’Église  ne  reconnaîtrait-elle  pas  au  jeu  des  vertus
communautaires ? Non pas un moyen astucieux et didactique pour faire passer un
message ou un enseignement. Mais tout simplement pour le défi de concilier les
règles de la vie commune et la liberté individuelle, le risque de gagner, de perdre
et de coopérer, le partage et le plaisir entre générations, le détour du fictif pour
rejoindre le réel ? En un mot : la grâce.

Richard Gossin
PointKT N° 46 – Juillet – août – septembre 2004


