Sérieux, s’abstenir

Jouer, ce n’est pas sérieux. Jouer en Eglise, encore moins. Exception faite pour
I'orgue qui s’autorise quelques jeux. Pourtant la Bible et la théologie n’hésitent
pas a accorder des lettres de noblesse a I’activité ludique de ’homme et méme de
Dieu.

Article de Richard Gossin

Introduction

Avant le Commencement était le jeu. Et la création fut jeu et joie. C’est du moins
ce qu’affirme la Sagesse, selon le livre des Proverbes : « Jour apres jour, je faisais
sa joie. Je jouais en la présence du Seigneur, sur le sol du monde créé par Lui »
(8, 12 a 31). Christ, « notre Sagesse », était-il ce rire et ce jeu, présidant a la
création de toute chose et de tout étre, selon la Lettre de Paul aux Colossiens
(chapitre 1) ?

Grégoire de Nysse, vénérable Pére de I’Eglise, concevait les temps primordiaux
comme une danse menée par le Christ. Une farandole entrainant dans son sillage
la communauté angélique et 1’humanité dotée de la Parole. Une danse
interrompue par le péché. Et il concluait sur une note d’espérance : « Tu seras a
nouveau introduit dans la ronde dansante des esprits angéliques. » De nombreux
Péres de I'’Eglise et des théologiens contemporains pensent la création comme un
jeu (Teodor Baconsky, Le Rire des Peres. Desclée de Brouwer, 1996. Frangois
Euvé, Penser la création comme jeu, Cerf, 2000).

Dieu n’est pas l'architecte d’'un monde achevé mais le partenaire d’une relation
d’amour ouverte a I’émerveillement, a la liberté, a la foi, a I’aventure... « Dieu ne
joue pas aux dés » avec sa création et ses créatures mais il se risque a


https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/seux-sabstenir/

I'imprévisible et a... I’échec qui caractérisent le jeu.

= Une image de la grace

La Bible s’adonne au jeu des enfants et des adultes. Isaac (I’enfant-rire) et Ismael
s’amusent sous le regard furieux de Sara (Genese 21,9). Isaac et Rébecca se
livrent a un jeu amoureux qui révele au roi Abimélec que ces deux-la ne sont pas
frére et sceur comme le prétend Isaac (Genese 26, 8) ! Samson est I'image du jeu
de la dérision et de la bouffonnerie (Juges 16, 25). David est le personnage
emblématique du joueur, du danseur, de l'artiste. La danse, la musique et les
autres arts du spectacle occupent une place importante dans le rituel du culte et
dans la spiritualité. Ont-ils tort ces théologiens qui considerent le jeu comme une

image de la grace de Dieu, imprévisible et généreuse mais ordonnée a des regles
?

» Le rire libére

Martin Luther leur donnait raison - la justification de I’homme par la grace de
Dieu ouvre la voie a la spontanéité, a la joie et au jeu. C’est reconnaitre que le jeu
fait partie de la vie. II est une nécessité, une fonction vitale pour I’étre humain et
pour la gent animale.

IT est vrai que le jeu, comme toute activité humaine, peut étre pervers. Sa dérive
intervient précisément lorsque les regles sont outrepassées. La triche (dopage,
cartes truquées...), 'appat du gain (Qui veut gagner des millions ?), le refus de
perdre... attestent une éthique du jeu, a I'image de I’éthique de vie.

Des théologiens contemporains ont repris cette conviction.

Harvey Cox (La Féte des fous 1971) s’en prend a la modernité qui exalte le
sérieux, I’épargne, le travail, la productivité. Contre le discours fermé de la
doctrine, il exalte I'imagination et 1’expérience et s’efforce d’articuler éthique et
théologie de la grace, regle et liberté, qui définissent le jeu.

Jurgen Moltmann (Le Dieu de la danse 1972) lui emboite le pas. II estime que la
résurrection du Christ apporte a '’homme une libération qui le conduit au jeu et
au rire libérés, car le jeu et le rire sont aussi marqués par le péché : « Le plaisir
du jeu unit le Dieu libre et 'homme libéré. » Le jeu est image de la grace de Dieu.
Enfin, dans la Bible, le jeu est l'indice des temps nouveaux. Dans 1’Ancien comme
le Nouveau Testament, le jeu des enfants et des jeunes porte la marque d’un



monde pacifié. Le nourrisson s’ébat avec le serpent (Esaie 11, 8). Dans la
Jérusalem restaurée, les jeunes gens s’amusent sur la place publique (Zacharie 8,
5 ; Matthieu 11, 7). Le croyant entre dans le culte, la liturgie, la priere, les fétes
de Noél et de Paques comme ’enfant entre effectivement dans le jeu, c’est-a-dire
dans un monde autre, a la fois fictif et réel.

= Les regles de vie

Des pédagogues protestants ont accordé au jeu une place centrale dans leur
démarche. Le scoutisme unioniste, le sport, les centres de vacances sont des lieux
d’expérimentation de la vie par le ludique. Pour le tcheque Comenius, le jeu
médiatise la communication avec l’autre. A sa suite, Jean-Frédéric Oberlin et
Pauline Kergomard (créatrice de 1’école maternelle en France sous la Troisiéme
République) ont fondé leur pédagogie sur le jeu éducatif.

Alors, pourquoi 1I’Eglise ne reconnaitrait-elle pas au jeu des vertus
communautaires ? Non pas un moyen astucieux et didactique pour faire passer un
message ou un enseignement. Mais tout simplement pour le défi de concilier les
regles de la vie commune et la liberté individuelle, le risque de gagner, de perdre
et de coopérer, le partage et le plaisir entre générations, le détour du fictif pour
rejoindre le réel ? En un mot : la grace.

Richard Gossin
PointKT N° 46 - Juillet - aofit - septembre 2004



