
Tension  féconde  entre  les
catéchèses biblique et existentielle

Comment faire droit à la fois à la forme
des contenus véhiculés par la Bible et à
une démarche d’apprentissage autonome
du destinataire ?
Une catéchèse  véritablement  biblique  et
chrétienne ne peut être que véritablement
existentielle.
Article  de  Daniel  Alexander  et  Armin
Kressmann

Catéchèse biblique ou / et existentielle ?

Être adolescent, dans le corps et dans l’âme, c’est être remis en
question et c’est remettre en question

Qu’est-ce qui m’arrive ? Qui suis-je ? D’où je viens ? Mon père, est-ce vraiment
mon père ? Qui es-tu, toi, l’autre, lui, elle ? Et Dieu, dans ce monde ? S’il existait,
le monde ne serait-il pas différent ? Vers quoi allons-nous ? Quel est le sens de
tout cela ?

Être biblique, dans le corps et dans l’âme, n’est-ce pas aussi être
remis en question et remettre en question ?

Qui dit catéchèse biblique dit se familiariser avec un code de salut extérieur qui
nous vient du fond des âges, raconter des histoires qui se passent dans un autre
contexte  historique,  transmettre  des  éléments  doctrinaux  de  base  qu’a
sédimentées  l’histoire  et  les  conditions  d’émergence  de  notre  christianisme
protestant.  Peut-on  alors  se  passer  d’une  démarche  cognitive  qui  mette  nos
enfants et nos catéchumènes en contact avec un monde qui n’est pas le leur ?
La catéchèse biblique s’est largement véhiculée jusqu’à présent à travers une
pédagogie  procédant  de  ce  qu’on  appelle  l’hétéro-structuration.  II  s’agit  ici
d’entrer dans un moule qui ne peut venir du destinataire de la catéchèse lui-
même, mais que ce dernier est appelé à adopter comme un corps étranger, dans

https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/tension-feconde-entre-la-catechese-biblique-et-existentielle/
https://pointkt.org/se-documenter/documentation-et-reflexions/tension-feconde-entre-la-catechese-biblique-et-existentielle/


un premier temps du moins.

Dans une société marquée par la pluralité des références, le déficit de traditions
et le bricolage des identités, l’hétéro-structuration ne peut que s’amplifier si l’on
continue de prétendre véhiculer les contenus de jadis, même assortis d’un lifting
pédagogique.
Inversement,  qui  dit  catéchèse  existentielle,  signifie  faire  du  destinataire  un
partenaire, le rejoindre en lui laissant trouver lui-même le lieu de sa question et
plus encore ce qui va l’interpeller, le toucher, dans son vécu au cœur de la phase
de vie qu’il traverse.

Pas de démarche existentielle donc sans pédagogie de la découverte et ce qu’on
appellera une auto-structuration des apprentissages, c’est-à-dire participation à
une recherche, dont le catéchumène organise lui-même les principales étapes en
fonction de ses besoins et de son développement. Mais, dira-t-on, connaissez-vous
beaucoup d’enfants et d’adolescents qui, spontanément, décident de creuser leur
Bible pour y découvrir le Christ ?

Comment faire droit à la fois à la forme des contenus véhiculés par la
Bible et à une démarche d’apprentissage autonome du destinataire ? Une
catéchèse  véritablement  biblique  et  chrétienne  ne  peut  être  que
véritablement  existentielle.

Enjeu de la catéchèse existentielle

 Entrer  dans  le  cercle  d’interprétation  du  christianisme.
Spécifiquement chrétien ? Dieu parmi nous, Dieu sur terre, Dieu être
humain, Dieu qui souffre, Dieu qui demande : « Qui suis-je ? Qui dites-
vous  que  je  suis  ?  »  et  «  Mon  Dieu,  mon  Dieu,  pourquoi  m’as-tu
abandonné ? » Biblique et spécifiquement chrétien, c’est-à-dire existentiel
: l’humanité de Dieu est en jeu ! La divinité de Dieu est une évidence ;
Dieu dans le ciel c’est normal, c’est son humanité qui pose question et qui
remet en question.
Dieu, déclencheur d’une humanité plus humaine. Être ou ne pas
être, être humain ou ne pas être, telle est la question, le dépassement du
ne  pas  être,  la  mort  et  la  résurrection  !  Voilà,  pour  un  adolescent
d’aujourd’hui,  l’enjeu de la  catéchèse existentielle  biblique,  l’enjeu de
toute catéchèse qui se veut biblique et existentielle. Noël – Dieu descend



du ciel –, l’Ascension – il y remonte –, voilà ce que nous croyons. Dieu a
relié la terre et le ciel, mon journal et sa présence, ma vie et la Bible, voilà
ce  que  les  spécialistes  appellent  le  cercle  herméneutique
(l’herméneutique  comme  art  d’interprétation  et  de  compréhension,
notamment de textes). Entre les deux, il y a la croix et la résurrection,
Vendredi saint et Pâques, l’expérience humaine fondamentale, le mal, la
souffrance, la mort et leur dépassement, centre et sujet prédominant de la
Bible et du journal, point de départ de toute bonne catéchèse. Et tout cela
n’est saisissable qu’avec l’Esprit, l’aide de Dieu lui-même, sa présence, ici
et maintenant : Pentecôte.
L’humanité de Dieu qui accueille et assume mon humanité, moi,
toi, ma personne, ta personne, c’est cela la spécificité chrétienne
et le sujet de la catéchèse biblique existentielle. Ainsi le contenu est
posé : l’aventure de la personne humaine, son origine (l’être, la création,
moi dans le monde), son aliénation (l’existence et le non être, le mal dans
le monde, la mort), sa souffrance (la croix, l’angoisse du néant), l’irruption
de la grâce (le Christ, le dépassement du mal et de la mort), et par là la
vie, malgré tout (la résurrection et l’espérance).
L’aventure  de  la  vie  –  la  rencontre  de  l’autre.  Noël,  Pâques,
l’Ascension,  Pentecôte,  les  contenus  de  la  nouvelle  catéchèse  nous
précèdent, sa pédagogie aussi. Dieu parmi nous, la rencontre de l’autre
pour me trouver moi-même, une pédagogie de la rencontre. A la limite, le
catéchète n’a plus rien d’autre à faire qu’à veiller qu’il y ait rencontre,
rencontre de l’autre. II s’agit d’une catéchèse biblique existentielle quand
elle respecte l’incertitude de chaque rencontre, le mystère de l’autre : qui
est-ce, Dieu, un ange, un être humain ? C’est l’aventure de la rencontre
qui est le lieu de la catéchèse biblique existentielle, la rencontre où la
parole peut devenir événement, la rencontre entre trois pôles : Lui, moi et
toi, c’est-à-dire Lui – l’autre, Dieu, la parole, la Bible, le contenu –, moi
catéchète et toi catéchumène. Et cette catéchèse atteint sa visée quand le
contenu n’est pas seulement savoir mais devient présence, voire personne
: Dieu, un ange, un être humain ? Qui dit présence de Dieu, dit Esprit, et
Esprit  veut  dire  Pentecôte.  C’est  elle  qui  est  le  lieu  de la  catéchèse
biblique existentielle où se déploie le cercle qui va de Noël à l’Ascension.

Une pédagogie protégée par l’espace du jeu et de l’expérimentation



La rencontre ne serait pas pédagogique si elle ne se déroulait pas dans un cadre
protégé, dans un espace de jeu ou de mise en scène distinct de la vie proprement
dite.  Un espace où l’expérience peut  être pensée et  l’aventure réalisée sans
menace existentielle.

Jeu,  mise en scène,  oui,  la catéchèse biblique existentielle veut être ludique,
sérieuse, mais légère et joyeuse, impliquant corps et âmes, intellect et tous les
sens.

Espace de jeu, espace fictif, comme celui que construit Jésus lorsqu’il répond
justement à la question par excellence, au cœur de toute rencontre « Qui est mon
prochain ? », en inventant la parabole du Samaritain. Mais espace déclenchant
une véritable prise de conscience néanmoins, puisqu’elle frappe l’interlocuteur
dans son corps, son âme, et dans toutes ses émotions, lorsqu’il est acteur de sa
propre scène existentielle.

Dans  notre  monde  marqué  par  la  violence  des  rapports  humains,  une
confrontation conflictuelle entre les religions et les cultures, où le risque de «
ghettoïsation » menace à tout moment, la parabole de Luc 10 permet de fonder
un « vivre ensemble » qui ouvre au respect de soi et des autres, habité par
l’amour de Dieu.

Le cadre de la rencontre est donc donné par le canon biblique aussi bien
que par l’être des intervenants, leurs compétences, leur savoir et leur
savoir-faire,  les outils  dont ils  disposent –  et  la  foi,  la  foi  en l’autre,
l’Esprit, la présence de Dieu. Avec les catéchumènes, ils forment le triangle
pédagogique  (contenu – enseignant – apprenant) où le cercle herméneutique
peut trouver toute sa dynamique.



D’après  un  exposé  de  Maurice  Baumann
(novembre  2001)

Rejoindre l’adolescent d’aujourd’hui dans ses préoccupations identitaires

– Accepter tout d’abord que la catéchèse ne soit pas simplement une animation
attractive autour d’un thème biblique, ce qui ne fait ni justice au texte, ni justice
aux catéchumènes.

–  Se dessaisir  c’est  véritablement se dessaisir  de soi  sujet  pour se mettre à
l’écoute des enfants et des jeunes et de leurs préoccupations. C’est surtout leur
permettre de faire l’expérience d’un questionnement qui ne peut que les toucher
dans la construction de leur identité, c’est-à-dire dans les questions essentielles
de vie ou de mort auxquelles ils sont confrontés.

C’est pourquoi la catéchèse existentielle a un lien privilégié avec l’adolescence
qui est le premier moment où l’être humain est capable d’une réflexion sur son
vécu et son histoire de vie, à partir de laquelle il peut rejoindre la question de sa
propre  transformation,  et  donc  la  question  clef  du  passage  de  la  mort  à  la
résurrection ; le passage de l’enfance à l’adolescence se vit d’abord dans cette
capacité de choisir de devenir autre que ce qu’on a été jusque-là et donc de
mourir à quelque chose pour renaître autrement.

Dans  un  monde  marqué  par  un  cruel  déficit  d’espérance,  par  un  difficile
avènement du sujet bousculé par le désordre et la complexité des références qui
s’offrent  à  lui,  sans  parler  de  l’allongement  de  la  conquête  de  l’autonomie
psychologique  et  sociale  de  l’adolescent,  la  rencontre  avec  le  Christ  agit
justement comme modèle d’identification, comme parole inspiratrice de foi  et
d’engagement.

– A un deuxième niveau, il convient d’accepter, comme catéchète, de ne pas tout
savoir  en  matière  de  foi.  Respecter  les  mots  et  l’univers  de  foi  de  nos
interlocuteurs, c’est accepter qu’ils aient des choses à nous apprendre sur notre
foi,  même si  c’est  de manière souvent très déconcertante,  voire décousue et
provocatrice, parce que dans des termes forcément inappropriés pour nous. Mais
lorsqu’on parle de Dieu, ne faut-il pas se placer en position d’être, tous,
les apprenants d’un être vivant qui nous précède et nous conduit là où il



veut ?

La catéchèse biblique et existentielle est catéchèse réformée

– Certains s’imaginent encore que la catéchèse existentielle consiste simplement
à choisir une bonne question thématique et de faire passer le message en mettant
en rapport  une parabole avec une question actuelle  comme par exemple les
ouvriers de la onzième heure avec la question des chômeurs. Une telle démarche,
à la vérité, n’est existentielle que si la question du chômage (des parents, des
risques de l’avenir professionnel, etc.) est réellement comprise comme question
vitale par le catéchumène.

– Beaucoup penseront alors que la catéchèse existentielle est une invention de
moyens  permettant  d’attirer  les  adolescents  en  leur  présentant  la  Bible  de
manière attractive. En réalité, on peut parfaitement être réuni autour d’une table,
Bible ouverte, ou écouter un exposé, à condition que cette lecture biblique ou cet
exposé réponde à une question qui est effectivement celle des catéchumènes,
sans quoi, même dans un emballage attractif, les catéchumènes n’auront fait que
consommer  un  produit  qui  ne  déclenchera  ni  décision  existentielle,  ni
transformation essentielle. Dommage pour une parole de changement comme le
sont les paraboles ! Il ne faut pas s’étonner qu’ils ne s’y intéressent pas.
– C’est notre mission de répondre à leur intérêt, une mission évangélique,
non  pour  les  divertir,  mais  pour  creuser  avec  eux  leurs  questions
existentielles, qui d’ailleurs sont les nôtres aussi. Leurs intérêts ? « Ce qui est
entre » – entre nous, parmi nous –, ce qui fait la qualité de nos relations, ce qui
leur permet de se trouver eux-mêmes, se situer et se structurer face à l’autre, afin
de répondre à la question « Qui suis-je ? » La rencontre avec le Christ permet
alors  d’orienter  la  construction  de  soi  et  de  son  projet  de  vie.  Cette
démarche est déjà biblique.

– La pédagogie de Jésus était biblique (scripturaire) et existentielle, basée
sur la rencontre, permettant à ses interlocuteurs de se situer face à l’autre (lui, le



prochain), et le Tout-Autre (le Père).

–  Quoi  qu’on  puisse  penser  aujourd’hui  de  la  pédagogie  de  l’époque,  cette
démarche  était  bien  celle  des  réformateurs  qui  dans  leurs  catéchismes
partaient précisément des questions existentielles de leurs contemporains :  «
Quelle est ton unique assurance dans la vie comme dans la mort ? Combien de
choses dois-tu savoir pour vivre et mourir dans cette heureuse assurance ? Par
quoi connais-tu ta misère ? » Le catéchisme de Heidelberg comme les autres de
son époque était  un catéchisme existentiel,  dans la  mesure où les  questions
traitées répondaient bien à des préoccupations quotidiennes du XVIe siècle, la
misère de l’homme et sa délivrance.

A nous de reprendre et  de  poursuivre  cette  tradition,  existentielle  et
biblique, pour notre temps marqué par la question de l’identité, une perte
de repères pour l’individu et une soif par rapport au sens de la vie.

Daniel Alexander et Armin Kressmann, Point KT N° 41, Février, mars, avril 2003


