
Appelés à vivre dans la liberté et
dans la joie

Il en sera comme d’un homme qui, partant
pour un voyage, appela ses serviteurs, et
leur remit ses biens. Il donna cinq talents
à l’un, deux à l’autre, et un au troisième, à
chacun selon sa capacité, et il partit…
(Matthieu 25, 14-30)
La parabole des Talents est souvent lue
comme l’illustration d’un principe de
responsabilité : il faut faire fructifier ce
que Dieu nous a confié et qui ne nous
appartient pas…

Celui qui a reçu le plus doit faire le plus !

Il a une plus grande responsabilité puisqu’il lui a été beaucoup confié. Et ces
talents sont ainsi souvent montrés non pas comme une chance pour le loisir de
ceux qui en bénéficient, mais comme une charge. Il y aurait alors là une
insistance sur le devoir que nous avons vis-à-vis de Dieu et de ce qu’il nous a
donné, nous qui sommes appelés à gérer les biens de notre Maître.

Et ce Dieu de la parabole semble très exigent, il demande beaucoup, puisqu’il est
vrai que le texte dit que les talents sont donnés à chacun selon sa capacité, or
celui qui en a reçu cinq, correspondant à ce qu’il peut gérer, se retrouve à la fin
avec le devoir de gérer dix talents, et en plus le talent de celui qui ne voulait rien
faire, ce qui devient considérable.

Cette lecture n’est pas mauvaise, et a un avantage : elle permet de gommer
l’apparent scandale de ce talent ôté au plus pauvre qui n’en avait qu’un, pour le
donner au plus riche. Il ne serait pas donné au plus riche pour qu’il en profite,
mais comme une charge supplémentaire…

Cependant, je crois que cette lecture trahit le texte. En effet, on peut être attentif
au fait que le texte ne dit jamais que le maître « confie » les talents, mais bien
qu’il les « donne ». A la fin, d’ailleurs, il ne les reprend pas (sauf au mauvais
serviteur), ils sont bel et bien donnés. On peut alors comprendre l’erreur du
mauvais serviteur comme étant de ne pas s’être senti vraiment propriétaire du

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/appeles-a-vivre-dans-la-liberte-et-dans-la-joie/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/appeles-a-vivre-dans-la-liberte-et-dans-la-joie/


don. Il n’a pas accepté le don. Quand le maître revient, il rend le talent en disant :
prends ce qui est à toi… en quelque sorte. Il est le seul à avoir refusé le don de
son maître. Or, le retour du maître ne visait pas à reprendre les talents, ni même
à faire « rendre des comptes », mais à écouter leur « compte rendu » ; les
serviteurs sont fiers de montrer à leur maître ce qu’ils ont fait de leur cadeau, et
ce qu’ils ont pu réaliser avec, pour leur profit personnel d’une certaine façon,
parce qu’ils ont fait comme si ces talents étaient à eux.

Deux logiques s’affrontent dans cette parabole
Il y a donc deux logiques qui s’affrontent, l’une est celle du don qui conduit à
la surabondance, et à la joie, et l’autre est celle de la dette qui conduit aux
ténèbres et à l’exclusion. Le fait est que ce qui va perdre le mauvais serviteur
est plus sa théologie que son incapacité à bien gérer un talent. Ce serviteur ne
pouvait croire au don, malgré le geste explicite du maître, il pensait que Dieu
était un homme dur, moissonnant où il n’a pas semé… Il avait peur de Dieu qu’il
voyait, à tort, comme un maître exigeant, pouvant punir, et utilisant ses serviteurs
pour son propre service, pour faire à sa place ce qu’il aurait dû faire lui-même. Là
est l’erreur grave et fondamentale. En fait, dans sa logique, il ne pouvait croire au
don gratuit, restant dans une logique de la dette. Or cette logique de la dette est
catastrophique, autant pour ce qui est de notre relation à Dieu que pour ce qui est
de notre relation aux autres. Elle conduit à la peur, au jugement, à la violence, à
la haine et à la mort.

Croire dans la grâce, c’est croire que l’on peut vivre autrement, non plus dans le
sentiment de devoir, mais dans le sentiment de l’amour, c’est accepter vraiment
de recevoir, c’est savoir aussi donner, c’est être dans la logique de la gratuité, du
don et du pardon. Là est la seule manière de sortir de cette logique délétère de la
dette.

C’est ce que nous demandons tous les jours dans le Notre Père : remets-nous nos
dettes comme nous remettons aussi à ceux qui nous doivent. Nous demandons à
Dieu de nous libérer de ces sentiments de devoir vis-à-vis de lui, et de devoir vis-
à-vis des autres, sentiments qui polluent nos relations entre nous et nos
prochains. Or, si le Christ nous a libérés, c’est pour que nous soyons réellement
libres. Le mauvais serviteur ne pouvait comprendre qu’on lui donne sans qu’il ne
doive rien. Il ne pouvait intégrer la gratuité, en ne comprenant pas la raison du
don. En fait ce qui lui manquait, c’était de croire à l’amour.



Croire à l’amour
L’amour, en effet, c’est la seule raison possible du don du maître. Si le maître a
vraiment donné, ce n’est pas pour reprendre ensuite, ou pour juger ce que l’on
ferait du cadeau, sinon ce ne serait pas vraiment un don. Quand quelque chose
est donné, cela appartient au nouveau propriétaire qui a la liberté d’en faire ce
qu’il veut, sinon ce n’est pas vraiment un cadeau, ce n’est pas vraiment donné. La
seule raison que l’on puisse trouver au don, c’est l’amour. Pourquoi Dieu veut-il
que nous prospérions ? Tout simplement parce qu’il nous aime. Dieu n’attend pas
de nous que nous nous rendions malheureux pour lui, que nous sacrifiions tout
pour lui, mais parce qu’il nous aime, il veut notre bonheur, notre épanouissement,
parce qu’il nous aime, il se réjouit de nos réussites, de nos progrès et de notre
propre joie. En faisant notre travail, en développant notre propre vie, nous allons
dans le sens même de la création de Dieu, parce que Dieu aime sa création et a de
la considération pour elle.

C’est là que se trouve la clé de la juste compréhension de ce que l’on appelle la
grâce, le don de Dieu. On sait que les Eglises issues de la Réforme ont toujours
insisté sur cette notion de grâce, or cette idée de grâce, mal comprise, peut
donner naissance à des attitudes très diverses. Une des plus paradoxales est sans
doute le puritanisme, quand cette prédication de la grâce a fait naître une sorte
de scrupule pathologique, un sens infini du devoir rendant finalement toute joie et
toute vie impossible. L’erreur du puritanisme ne résidait pas dans le fait de ne pas
croire assez à la grâce, mais de mal y croire, en fait, de ne pas voir le don comme
un don, mais comme une sorte d’avance nous imposant des devoirs. Dans cette
logique perverse, si Dieu nous donne le salut alors que nous n’aurions encore rien
fait pour le mériter, il faudrait que nous arrivions à en être dignes a posteriori,
sinon nous manquerions à notre devoir. Or le don n’est pas une avance, Dieu ne
nous donne pas par avance pour mieux nous coincer et nous rendre redevable à
son égard, si Dieu nous a donné, c’est pour une raison simple, c’est qu’il nous
aime. Dieu a donc ses raisons, et ce n’est pas à nous à donner ensuite raison à
Dieu de nous avoir offert. Il faut croire que Dieu nous a vraiment aimés, et qu’il
nous a vraiment donné. Ce don n’est pas pour nous écraser de devoir, mais
pour nous libérer, pour nous donner la joie.

Du bon usage de la grâce
Il est vrai néanmoins que dans la parabole des Talents, chacun des bons
serviteurs s’est montré à la hauteur de l’attente, puisqu’ils ont réussi à faire



fructifier positivement leur don, même si c’était en fin de compte pour eux. Une
question que l’on se pose souvent est de savoir quelle aurait été l’attitude du
maître devant un serviteur qui aurait essayé de faire fructifier et qui, en ratant,
aurait tout perdu. La réponse se trouve dans une autre parabole : celle dite du
Fils prodigue. Dans cette parabole aussi, le maître donne sa part à l’un de ses fils,
il la lui donne sans lui demander ce qu’il en fera, sans lui dire « fais-en bon
usage »… Il la lui donne. Or ce fils va finalement tout dépenser, il ne lui restera
rien. Et il sera finalement accueilli à bras ouverts par son Père qui ne lui
reprochera rien et qui fera une grande fête pour son retour. La seule chose
qu’attendait le Père, c’était qu’il revienne vers lui, qu’il reste dans sa présence.
De même, ce que Dieu attend de nous, comme le dit cette très belle formule du
prophète Michée (6, 8), c’est de marcher humblement avec son Dieu.

En fin de compte, avec ces deux paraboles, nous avons tous les modes possibles,
bons ou moins bons, de relation à Dieu. Il y a le refus de la grâce comme don
gratuit d’amour, à l’image du mauvais serviteur des Talents, ce qui conduit à
l’aigreur, à l’agressivité à la peur, et finalement à ne rien faire. Il y a le sens
exacerbé du devoir comme le fils aîné de la parabole du Fils prodigue, qui conduit
à une absence de joie, et à la sévérité, au jugement des autres ; ce qui manque à
ce fils, c’est la liberté. Il y a aussi l’usage inconséquent de la grâce, comme le fils
prodigue dans sa mauvaise période, profitant de sa liberté pour prétendre à
l’autonomie, se couper de Dieu et dilapider le don, et puis il y a le bon usage de la
grâce qui consiste à en profiter dans la fidélité à Dieu, dans la joie, dans la liberté,
dans la reconnaissance et dans la fécondité.

Finalement, il semble qu’il y ait beaucoup de modes de relation à Dieu possibles,
et que seulement un puisse mener véritablement à l’épanouissement et à la joie.

Entrer dans l’Alliance
C’est ce qu’essaye de montrer le concept même d’« alliance » si cher à la Bible.
L’idée d’une alliance entre Dieu et l’homme est en soi une chose curieuse. En
effet, l’alliance est un contrat, un partenariat entre deux puissances qui se
respectent mutuellement. Une alliance ne peut pas se faire entre quelqu’un qui
serait tout et un autre qui ne serait rien. Il faut que chaque partie ait une valeur
propre et reconnue. L’idée de l’alliance suppose aussi une collaboration dans
laquelle chacun apporte ce qu’il peut, sans qu’il y ait d’écrasement d’une des
parties, ni de confusion entre ce qui est à l’un et ce qui est à l’autre. Dans une
alliance réussie, ce qui profite à l’un profite aussi à l’autre. Ainsi l’alliance n’est



pas un asservissement d’une des parties à l’autre. Si nous sommes dans une
alliance avec Dieu, c’est que Dieu ne nous demande pas d’être rien pour que tout
soit pour lui, mais que nous travaillions en synergie. Dans l’alliance avec Dieu,
Dieu nous appelle à être ses partenaires, ses vis-à-vis, ni ses esclaves, ni ses
larbins, ni ses serviteurs inféodés et tremblants devant une sanction ou une tâche
insurmontable. L’homme a une vraie valeur, et peut apporter à Dieu quelque
chose par son travail, son œuvre dans le monde, ce qu’il sait faire, c’est cela qui
est bon. Et si quelque chose est bon pour l’homme, ou pour nous, alors c’est bon
pour Dieu aussi. Dieu de son côté apporte à l’homme ce qu’il peut lui apporter :
de l’aide, de la force, de l’amour, du conseil, de la liberté et de la joie.

Rester dans l’alliance
Le seul devoir que nous ayons, peut-être, c’est de rester dans l’alliance, de rester
dans la relation avec Dieu dans ce partenariat fondamental. Les mauvais
exemples de nos deux paraboles sont autant de manières de sortir de l’alliance. Il
y a le mauvais serviteur qui ne veut rien avoir de commun avec son maître et qui,
finalement, ne travaille ni pour lui ni pour Dieu. Il y a le fils prodigue qui prend le
cadeau de Dieu et s’éloigne de lui pour vivre sa vie tout seul (c’est cela qui est
mauvais, et non pas qu’il ait pris le cadeau ou qu’il l’ait dépensé). Et enfin le fils
qui, lui, est resté dans la maison, non pas comme un partenaire d’alliance, mais
comme n’étant rien, pas même un partenaire pour Dieu, vivant dans la fusion
avec son père.

C’est lorsque chacun est à sa place que le don de la grâce peut s’épanouir, et que
la liberté peut devenir productive, positive et créatrice.
Je crois que malgré les apparences, nous, aujourd’hui, nous avons peur de la
liberté. Quand le Christ nous dit « ma vérité vous rendra libres » (Jean 8, 32),
nous ne le croyons qu’à moitié, et certains pensent que nous sommes libres… de
vivre dans la soumission totale à Dieu… ou de mourir. Ce n’est pas cela la liberté.
La liberté que donne le Christ est réelle, de même que le don de sa grâce est un
vrai don, et totalement gratuit, nous n’avons pas à payer, ni par avance, ni après.
Nous sommes appelés à vivre dans la liberté et dans la joie, motivés non pas par
la crainte de manquer à un prétendu devoir, mais motivés par la reconnaissance.
La grâce n’est ni une menace, ni une charge, ni une responsabilité, mais
un viatique, un moteur, une énergie, une force.

La notion même de devoir est mauvaise, parce qu’elle se situe en bout de chaîne
de notre vie. Le Christ ne nous écrase pas de devoirs, mais il nous invite à



changer nos cœurs, à nous convertir, à accepter la grâce, et à vivre de la grâce.
Comme le dit Paul : (Rom 13, 8) « Ne devez rien à personne si ce n’est de vous
aimer les uns les autres… » ou encore : (1 Tim 1, 5) « Le but du commandement,
c’est un amour venant d’un cœur pur, d’une bonne conscience, et d’une foi
sincère ».

Crédit : Point KT


