
Babylone :  une des plus grandes
cités du monde antique

Un travail biblique extrêmement fouillé qui
pourra  servir  à  diverses  animations
catéchétiques.  On  peut  rechercher  un
c e r t a i n  n o m b r e  d e  d o c u m e n t s
iconographiques sur Internet, en plus de
ceux déjà présent dans le document. Bien
au-delà  du  portrait  archéologique,

historique et architectural de la ville, de ces habitants et de ces divinités, cette
synthèse  aborde  la  thématique  des  hébreux  en  exil,  la  politique  de
Nabuchodonosor et celle de Cyrus, le Messie perse. La fiche introduit aussi les
références bibliques et symboliques de Babylone dans le Nouveau Testament et le
christianisme.

1. Babylone : une des plus grandes cités du monde antique

À  Babylone,  tout  paraît  démesuré  aux  exilés.  La  ville  est  gigantesque,  les
bâtiments sont immenses.
Nabuchodonosor,  voulait  faire  de  sa  ville  la  reine  des  cités.  Le  progrès  des
techniques, le développement économique, l’apport des richesses des territoires
conquis donnaient à Nabuchodonosor les atouts nécessaires à la réalisation de
son projet.
Tous les talents, dont ceux des élites des pays conquis, furent donc mobilisés pour
la gloire de l’Empire.

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/babylone-une-des-plus-grandes-cites-du-monde-antique/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/babylone-une-des-plus-grandes-cites-du-monde-antique/


Empire babylonien

1.1    La ville
1.1.1    Images de la ville
L’emplacement du site antique n’a jamais été perdu. Mais on n’a vraiment
commencé à s’y intéresser qu’au début du XXe siècle. C’est de là que datent les
grandes expéditions archéologiques de cette cité mythique.
Les fouilles montrent que la cité couvrait près de 1 000 hectares, soit : 500 ans
avt JC, 2 fois plus grande que Paris sous Henri IV !
Babylone était une des plus grandes cités du monde ancien.
Le centre royal « intra-muros » avait une forme grossièrement rectangulaire (2,5
× 1,5 kilomètres), coupée en deux par l’Euphrate, que l’on pouvait franchir par un
pont.
En tant que capitale, Babylone abritait plusieurs palais royaux : le palais sud, le
palais nord et le palais d’été (hors de l’intra-muros).
Le mur d’enceinte intérieur comportait 8 portes dont la célèbre porte d’Ishtar
(une des déesses du panthéon babylonien),



Déesse Isthar

La célèbre porte a été reconstruite dans un musée à Berlin au Pergamon Museum
parce que les grandes expéditions archéologiques du début XXe siècle étaient
allemandes.
C’est par cette porte que le roi rentrait triomphalement dans la ville après une
campagne militaire.

La célèbre porte d’Ishtar

Babylone est également une ville sainte, avec de nombreux temples dédiés aux
différents dieux de Mésopotamie.
Mais le grand temple est l’Esagil, qui est littéralement la maison du roi des dieux :
Marduk.



Mardouk tuant Tiamat

1.1.2    Marduk, roi des dieux
La Mésopotamie a vu naître 2 grands mythes fondateurs :
L’un est l’épopée de Gilgamesh qui vient de l’époque sumérienne (retrouvé des
tablettes écrites en -2000 / -2200).
Les lecteurs  de la  Bible  rencontrent  forcément  à  un moment ou à  un autre
l’épopée de cet homme-dieu, Gilgamesh, parce que l’Ancien Testament s’en est
beaucoup inspiré (récit initiatique d’un jeune roi : le juge Samson, présence d’un
dieu soleil Shamash, le déluge).

Gilgamesh

L’autre mythe fondateur né en Mésopotamie c’est l’Enuma Elish. Enuma Elish
signifie littéralement Lorsqu’en haut, selon les premiers mots du récit.
Ce texte a été rédigé au -XIIe s (l’époque du retour des hébreux hors d’Egypte et



installations en Canaan = Juges). Rédigé sur 7 tablettes et seule la 5e est
manquante, donc quasi complet. L’Enuma Elish raconte comment le dieu Marduk
est devenu roi du panthéon des dieux babyloniens.
Mais surtout ce texte décrit les origines du cosmos, le combat contre le chaos
ainsi que la création du monde et de l’Homme.

Début du texte (tablette I, 1-10) :

« Lorsqu’en haut le ciel n’était pas encore nommé
Qu’en bas la terre n’avait pas de nom [ils n’existaient pas],
Seuls l’océan primordial [l’Apsû] qui engendra les dieux,
Et la mer [Tiamat] qui les enfanta tous,
Mêlaient leurs eaux en un tout.
Nul buisson de roseaux n’était assemblé,
Nulle cannaie n’était visible [la végétation n’existait pas],
Alors qu’aucun des dieux n’était apparu,
N’étant appelé d’un nom, ni pourvu d’un destin,
En leur sein, des dieux furent créés. »
Ce texte fait largement écho avec le texte de la Genèse : ce sont les premiers
mots qui donnent le nom (« au commencement, berechit bara ») ; rien n’existe,
c’est un chaos ; présence de l’eau primordiale ; pas encore de végétation ; les
choses n’ont pas été nommées et pour exister Dieu les nomme : « Dieu dit », etc.

Pour les Mésopotamiens l’Esagil, est le centre du
Monde, le lieu où fut créée toute chose se trouvant
sur terre. Babylone était représentée au centre sur
les  cartes.  Et  le  «  centre  du  centre  »,  c’était
l’Esagil. 

1.1.3    Le développement de ce royaume
Le développement de Babylone est lié à la volonté des rois qui ramènent chez eux



les peuples vaincus, surtout les élites et les artisans qu’ils installent dans des
villages.
Les documents citent des agglomérations nommées selon le pays d’origine de ses
habitants  :  on trouve ainsi  une Ascalon,  une Gaza,  une Qadesh,  une Tyr,  et
également une certaine « ville de Juda ».

Nabuchodonosor a été un grand roi conquérant, comme ses prédécesseurs, mais
il s’est aussi beaucoup consacré à l’embellissement de sa capitale. Il voulait que
sa ville devienne le cœur spirituel et intellectuel, rayonnant sur le monde civilisé.
Et  pas  seulement  sa  capitale  :  Nabuchodonosor  a  aussi  investi  dans  le
développement économique et architectural des autres villes de son empire (Ur
par ex).
Les déportés ont sans doute été affectés à des travaux urbains ou architecturaux
de restauration et de construction.
D’autres  exilés  sont  devenus  agriculteurs,  sur  des  terres  qui  leur  étaient
affectées.
Une autre enceinte jouxtait le temple de Marduk : la ziggurat qui était, de base
carrée 100 mètres  de long,  qui  est  sans doute à  l’origine d’un autre  mythe
biblique…

1.1.4    La Ziggurat ou Tour de Babel
Le  spécialiste  de  la  Mésopotamie  Mario  Liverani  donne  une  explication
intéressante sur ce récit de la Bible. Les Ziggurat sont des temples datant d’une
première séquence de l’expansion de la Mésopotamie avec les Sumériens (+ de
2000 ans avant notre ère). L’emploi de la brique crue, juste séchée au soleil,
entraine dans cette région une alternance continue d’érosion et de restauration
des  bâtiments.  Certaines  Ziggurat  étaient  laissées  à  l’abandon  au  profit  de
nouveaux temples comme celui de l’Esagil. On peut imaginer l’impression que fit
l’énorme  ziggurat  se  détachant  de  l’horizon  sur  des  déportés  juifs  qui  ne
connaissaient pas de tels monuments.



Et pour peu que la Ziggurat ait été en partie en ruine (puisque plus utilisée
comme temple), les juifs ont pu fantasmer sur le fait qu’elle n’ait pas pu être
achevée à cause d’une malédiction divine.
De plus, dans la situation dégradée qui était la leur, ces déportés juifs côtoyaient
d’autres déportés, d’origines, de langues et de cultures différentes (araméens,
anatoliens, iraniens).
Tous employés sur les grands chantiers de construction et de restauration de
Nabuchodonosor, ils ont probablement, concrètement, du vivre les difficultés de
communication qui dérivaient de ces mélanges.

La Bible en a d’ailleurs rajouté une couche en introduisant un jeu de mots dans le
nom de Babel.
Babylone signifie « la porte de Dieu », mais la Bible dans son récit de la Tour de
Babel  introduit  l’idée  de  Babil  :  «  lieu  de  la  confusion  »,  qui  a  donné  le
« babillage » en français.
Et pour finir cette découverte, est-il possible de parler de la ville sans évoquer les
fameux jardins suspendus ?

1.1.5    Jardin suspendus
Les travaux de construction et d’expansion engagés par Nabuchodonosor sont
pour beaucoup attestés pour sa gloire dans la littérature de cette époque (textes
cunéiformes). Mais étonnamment, aucun texte babylonien n’évoque les fameux
jardins suspendus. Les archéologues n’ont toujours pas réussi à mettre au jour
des traces de ces jardins, ni d’une irrigation particulière sur le site.



Ils  pensent de plus en plus que probablement ces jardins suspendus ont été
développés à Ninive où on a retrouvé des traces de jardins spécifiques, ainsi que
d’irrigation et, surtout, ces jardins extraordinaires sont cités bien des fois dans les
textes assyriens (des confusions entre les 2 villes ont été constatées dans les
premiers écrits d’historiens de ces époques).
Ce qui ne signifie pas qu’il n’y en a pas eu à Babylone, mais qu’on en a perdu la
trace.

2.    Les hébreux en exil

2.1.1    L’installation
Il ne faut pas imaginer la vie des exilés comme celle de prisonniers dans des
cellules. Jérusalem était loin pour qu’ils s’enfuient !
L’histoire de l’exil babylonien nous enseigne en effet que la situation des Juifs
dans leur nouveau pays s’est même améliorée, au fil des années.
Un changement favorable a même lieu à la mort de Nabuchodonosor en 562. Son
fils, Evil-Mérodach prend des mesures clémentes : II Rois, 25, 27-29.
Les hébreux étaient vivaient regroupés (on sait par exemple qu’il y avait des
hébreux à Nippour, au sud-est de Babylone (cf. Ézéchiel 1.1n) dans des
communautés relativement autonomes, présidées par des anciens de la
communauté et des prophètes (Jérémie 29.1 ; Ezéchiel 8.1).
On peut lire dans la Bible que les exilés semblent mener une vie plutôt
confortable, parfois même prospère (quelques-uns ont même des esclaves Esdras
2.65).
Certains ont gravi les échelons de la société pour devenir commerçants,
bijoutiers, clients d’une banque dont on a retrouvé les archives. D’autres auront
de hautes fonctions à la cour. Si la Bible atteste que les hébreux ont pu s’installer,
prospérer et jouir d’une certaine autonomie, d’autres sources insistent sur la



tristesse du « petit reste » d’Israël sur cette terre étrangère.

2.1.2    Si je t’oublie Jérusalem…
Lire Esaïe 49, 8-10 et Psaume 137
Ces textes évoquent la servitude, les ténèbres, les cachots, les larmes au bord du
fleuve.  Une  crainte  domine  :  celle  d’oublier  Israël.  Ce  serait  la  pire  des
malédictions si le peuple oubliait, car la théologie vitale pour les juifs, aujourd’hui
encore,  c’est  «  souviens-toi  ».  Souviens-toi  comme ton  Dieu  t’as  libéré  hors
d’Egypte, souviens-toi comme ton Dieu est intervenu dans ton histoire, souviens-
toi…
Mais on voit bien que ce sentiment de nostalgie pour Sion était probablement
mitigé ; tous ne le partageaient pas au même degré. Certains se sont très bien
accommodés de leur vie dans cette cité développée. Quand ils auront la liberté de
retourner au pays, beaucoup choisiront de rester sur place.
Il y a donc eu un phénomène d’assimilation d’une partie des juifs du Royaume de
Juda  en  Babylonie.  Comme  cela  s’est  d’ailleurs  passé  pour  les  déportés  de
Samarie  en Assyrie  après  la  chute  de Samarie  en 721,  et  pour  les  réfugiés
hébreux en Egypte (Juifs qui s’enfuirent en Egypte en -586 après l’assassinat du
gouverneur  Guédilia  nommé par  Nabuchodonosor)  qui  se  sont  complètement
fondus dans ces pays d’accueil.
Donc, selon toute apparence, la réponse au choc de l’exil va être essentiellement
littéraire.
Pour  garder  une cohésion  politique,  mais  surtout  religieuse,  les  anciens  des
communautés,  les  prophètes,  les  scribes  qui  se  trouvent  là  commencent  à
consigner  par  écrit  les  traditions  orales  qui  portent  la  foi  du  peuple.  La
communauté juive s’organise…

2.1.3    La communauté s’organise
Les Israélites captifs à Babylone ne se sont pas assimilés et ont su non seulement
conserver, mais aussi approfondir leur patrimoine spirituel et leur originalité au
milieu des nations païennes. Plusieurs raisons peuvent expliquer cette fidélité :
Juste avant le départ à Babylone, une partie de la Thora venait d’être mise par
écrit : les exilés ne partaient pas les mains vides et les écrits qu’ils emportaient
avec eux serviront de repères pour leur foi.
De plus, ce sont les élites du pays qui ont été déportées : plus instruits, mieux
préparés à s’organiser, privés de temple et donc de culte, ces élites ont su se
resserrer  autour  de  la  Loi.  Sans  économie  sans  politique,  la  seule  instance

https://pointkt.org/cathetypes/fiches-bibliques/psaume-137/


efficace pour unir le peuple juif était la religion.
Enfin une profonde conviction les animait : n’étaient-ils pas le Petit Reste qui
avait  survécu  et  à  qui  Dieu  confiait  maintenant  la  responsabilité  de  porter
l’espérance d’Israël ? Pouvaient-ils oublier les promesses de Dieu ?

Leur réaction face à l’envahisseur est très particulière : ils ne se révoltent pas.
Cela faisait plusieurs siècles que l’alliance entre Dieu et son peuple n’était plus
trop respectée en Israël, et qu’elle a été souvent trahie par l’adoration des dieux
étrangers. Voilà pourquoi, annoncent les prophètes, cet exil doit être considéré
comme une punition justifiée. En ce sens, Nabuchodonosor devient un instrument
de Dieu pour punir ce peuple infidèle et ce dernier ne doit pas se révolter. C’est
ce que leur conseille le prophète Jérémie, lui qui est resté sur place en Israël,
dans une lettre qu’il leur envoie : Jérémie 29, 4-14. Jérémie ne propose pas au
peuple juif de s’assimiler aux pratiques étrangères. Mais de s’installer, de vivre
dans  la  prospérité,  tout  en  attendant  l’heure  de  la  délivrance,  la  chute  de
Babylone.
Tout cela fera que les hébreux ne se sont pas laissé entrainer au polythéisme
environnant  et  que  leur  séjour  en  Babylonie  va  au  contraire  leur  permettre
d’approfondir leur foi.

2.1.4 L’approfondissement de la foi
Une question centrale taraude ce petit reste : Dieu est-il encore avec son peuple ?
Dans l’Antiquité, un dieu était dieu sur une certaine terre mais pas ailleurs. Hors
de sa terre, que pouvait faire Yahvé ? Les psaumes ne manquent pas de rapporter
les questions des étrangers : « Où est-il, ton Dieu ? » (par ex. Psaume 42,11). La
découverte faite en exil est une découverte universelle dans un temps d’épreuve :
c’est la découverte de la présence inconditionnelle de Dieu aux siens : Dieu est
présent dans le malheur.

La théologie fait un pas en avant : si Dieu est là, en terre étrangère, c’est donc
qu’il est Dieu partout dans l’univers. Tous les Hommes peuvent croire en lui. Ce
Dieu Yahvé devient donc aussi créateur du tout : du cosmos, du monde, de la
nature.  C’est l’affirmation centrale du récit  de Genèse 1,  écrit  pendant cette
période.

À  ce  questionnement  s’ajoute  le  désarroi  causé  par  la  perte  des  piliers
traditionnels de la foi juive : la terre, le roi, le temple. Autour de quoi la foi va-t-
elle maintenant se structurer ? L’exil fait émerger trois nouveaux piliers :

https://pointkt.org/cathetypes/fiches-bibliques/jeremie-29-demain-nest-pas-hier/


> l’Écriture, tout d’abord. On rédige les grands textes qui,  au retour, seront
regroupés dans la Torah : notamment on raconte l’histoire d’Israël (Josué, Juges,
Samuel,  Rois)  qui  explique  le  désastre  par  l’infidélité  du  peuple  et  de  ses
dirigeants ;
> Les synagogues remplacent le Grand Temple unique ;
> les pratiquent rituelles, comme le respect du sabbat ou la circoncision sont
instituées comme sacrées.

La Captivité est finalement assez courte (56 ans). Mais en réalité elle sera un
temps privilégié pour la maturation de la foi d’Israël.

3.    Cyrus, le Messie perse

En 539 av. J.-C., Cyrus le Grand, roi de Perse, s’empare de Babylone et adopte
une nouvelle politique : il se refuse à suivre la politique des déplacements de
populations. Cyrus savait que pour maintenir la paix dans son vaste empire il
fallait respecter la langue, la religion et les traditions des peuples vaincus. Les
textes officiels furent désormais trilingues et l’une de ces langues était celle des
gens de la province.

Dans le domaine religieux, la méthode de Cyrus fut diamétralement opposée à
celle des Babyloniens qui détruisaient et profanaient les territoires asservis. Dès
la première année de son règne, Cyrus fit l’Édit d’Ecbatane que nous pouvons lire
: Esdras 6, 3-5.
Toutes ces bienveillances de Cyrus le feront nommer « Messie » par les exilés
juifs. Un homme, issu de la lignée du Roi David qui amènera à la fin des temps
une ère de paix et de bonheur, éternelle et dont bénéficieront la nation israélite et
le monde, qui s’élèvera avec elle.
Désormais ils peuvent rentrer au pays, mais quelques-uns seulement feront ce
choix. La colonie qui retourne à Jérusalem pour reconstruire se considèrera en
Judée comme le véritable Israël (cf. Jr 24), et entrera en conflit avec ceux qui sont
demeurés  sur  place  pendant  l’exil  (le  peuple  du pays  dans  Esdras  [3.3n]  et
Néhémie ; cf. Ezéchiel 11.15 ; 33.24ss ; voir aussi Samaritains*).

Plusieurs fiches bibliques en rapport avec ce thème de l’exil et préparées
par Jean Hadey sont disponibles sur le site « Point KT » sous le titre
« Espérer en exil ».

Espérer en exil – Là-bas, au bord des fleuves de Babylone

https://pointkt.org/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/


Espérer en exil – Ésaïe 40,1-17 
Espérer en exil – Ésaïe 44,24 à 45,7 
Espérer en exil – Jérémie 29
Espérer en exil – Ezéchiel 34
Espérer en exil – Psaume 137
Espérer en exil – Psaume 80

4.    Babylone en tant que symbole

Une forte valeur symbolique a été attachée au nom Babylone au fil des temps.

4.1    Pour la bible hébraïque
Babylone est le symbole de l’orgueil des Hommes et des puissants du monde,
présentée en opposition avec un Israël fidèle à Yahweh.

4.2    Pour le Nouveau Testament et particulièrement dans l’Apocalypse
Babylone représente la société mercantile, décadente, déshumanisée et pervertie.
Elle est associée à la Grande prostituée, la fausse religion.

4.3    Symbolique rastafari
Les rastafaris y voient l’image de l’esclavage par les puissants du monde. C’est la
suite du combat entre Abel le nomade, et Caïn le sédentaire qui construit des
villes pour se mettre à l’abri de la nature hostile depuis qu’il a tué son frère.

4.4    Mouvements écologistes
Babylone sert de référence à un grand nombre de militants écologistes et de la
décroissance. Pour eux une société qui n’a d’autre objectif  que la croissance
(économique, énergétique, etc.) ne peut aller qu’à sa perte.

https://pointkt.org/fiches-bibliques/esperer-en-exil-esaie-40-1-17/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/esperer-en-exil-esaie-44-24-a-45-7/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/jeremie-29-demain-nest-pas-hier/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/esperer-en-exil-ezechiel-34/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/psaume-137/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/psaume-80/


4.5    Interprétations chrétiennes
Pour le catholicisme, elle représente la Rome païenne des premiers siècles de
l’ère chrétienne.
Les protestants y ont vu un symbole de l’Église catholique romaine. Les Témoins
de  Jéhovah,  par  extension,  y  voient  une  représentation  de  toutes  les  autres
religions hormis la leur.

Bibliographie et sources

– LIVERANI Mario, La Bible et l’invention de l’histoire, Bayard, 2008.
–  HADAS-LEBEL  Mireille,  Entre  la  Bible  et  l’Histoire,  Le  peuple  hébreu,
Gallimard, 1997.
– Yehezkel Lévy, « L’exil de Babylone : les sources traditionnelles et la question
de l’émancipation », Labyrinthe [En ligne], 28 |  2007 (3),  mis en ligne le 21
septembre 2007, consulté le 24 novembre 2014.
– DOWLEY Tim, Atlas de l’étudiant de la Bible, Ed. Farel, 1989.
– Article « Babylone un symbole », Wikipédia.

Crédit :

http://labyrinthe.revues.org/2853

