
Caïn et Abel
Caïn et Abel : et si leur histoire n’était pas
le récit du premier meurtre fratricide ? S’il
était,  avant  tout,  question  de  nous,
humains, de la violence qui nous habite ?
Voici une fiche biblique pour lire le texte
de  Genèse  4/1-16  et  s’interroger  sur  ce
qu’il nous apprend sur nous-mêmes.

Introduction :
Ce  texte  se  situe  au  tout  début  du  livre  de  la  Genèse,  c’est-à-dire  dans  la
chronologie biblique, aux origines de l’humanité. En fait, il ne faut pas prendre
ces récits pour des récits historiques, mais pour ce qu’ils veulent nous dire de
notre humanité. Les quatre premiers chapitres de la Genèse veulent nous dire
quelque chose des relations de l’humain avec Dieu et des humains entre eux.
Aux chapitres 1 et 2 est racontée la Création, c’est un peu le temps idéal, le projet
de Dieu, ce qu’il aurait voulu.
Au chapitre 3 sont racontés la perturbation de la relation entre l’humain et Dieu
(« vous serez comme des dieux ») et la perturbation de la relation au sein du
couple (« ce n’est pas moi, c’est elle »).
Au chapitre 4, est racontée la perturbation totale de la relation entre deux frères,
c’est-à-dire entre deux êtres proches. Ils sont proches par leurs liens familiaux,
mais  ils  sont  aussi  très  différents  par  leurs  activités  qui  sont  pourtant
complémentaires  :  Caïn  est  agriculteur,  Abel  est  éleveur.
Ces  deux  récits,  celui  qu’on  appelle  traditionnellement  la  Chute  et  celui  du
meurtre de Caïn, ces deux échecs retracent l’expérience du champ de la liberté
humaine et de ses dévoiements possibles.

La Bible place donc aux débuts de l’humanité le conflit. Cela a quelque chose d’un
peu déculpabilisant parce que c’est une manière de lier vie et conflit, c’est une
manière de dire : là où il y a de la vie, il y a du conflit. En même temps, la voie

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/cain-et-abel/


que choisit Caïn n’apparaît pas comme la seule possible, puisque Dieu place Caïn
devant  une  alternative  (versets  6  –  7).  Il  y  a  là  posée  la  question  de  la
responsabilité devant le conflit, face au conflit.

Ce qui est intéressant et en même temps quelque peu dérangeant dans ce texte,
c’est que le récit suggère presque involontairement que sans violence il n’y a pas
de  vie  possible  :  Abel,  le  doux,  meurt  sans  descendance  alors  que  Caïn,  le
meurtrier, est le père d’une descendance nombreuse, et ce alors même que, dans
l’Ancien Testament, la descendance est un signe de bénédiction. Le récit suggère
donc un lien entre vie et violence. La bible n’est pas la seule à faire ce lien,
(Romulus et Remus par exemple). D’ailleurs en français, les mots vie et violence
ont une racine commune : « violentia » en latin qui renvoie à « vis » qui signifie
force, vigueur, puissance, emploi de la force physique, mais aussi abondance,
essence ou caractère essentiel d’une chose, force vitale.

Non seulement, le récit fait de Caïn l’un des deux ancêtres de l’humanité, le
second étant Seth, l’enfant qu’Eve et Adam ont après la mort d’Abel, mais en plus,
Caïn est une figure civilisatrice : il est agriculteur, il bâtit une ville, il est le père
de Yabal, ancêtre des éleveurs nomades, de Youbal, ancêtre des musiciens, de
Toubal-Caïn, qui est forgeron. Dans le Coran (5/4), Caïn est également l’inventeur
de l’inhumation puisqu’il a l’idée d’enterrer son frère, or les rites funéraires sont
une des caractéristiques de la civilisation.
La Bible n’est pas la seule à faire le lien entre vie et violence et à mettre un
meurtre  fratricide  aux  débuts  de  la  civilisation.  Ce  sont  des  thèmes  qu’on
retrouve  dans  de  nombreux  mythes  des  origines.  Dans  la  mythologie  de  la
fondation de Rome, par exemple, il y a aussi un meurtre fratricide : Romulus tue
Rémus au moment même où il fonde Rome. Et il apparaît aussi comme une figure
civilisatrice puisqu’il dote Rome d’institutions civiles et religieuses.

Etude du texte :

1. Le choix de Dieu
C’est le regard favorable de Dieu sur l’offrande d’Abel qui semble déclencher la
colère de Caïn. Pourquoi Dieu semble-t-il préférer l’offrande d’Abel à celle de
Caïn ?
Il y a deux lignes principales d’interprétation de ce choix :
– Première interprétation : Le choix de Dieu dépend de la nature de l’offrande ou
de la manière dont elle est apportée. S’il s’agit de la nature de l’offrande, cela



signifie que Dieu préférerait l’offrande animale d’Abel à l’offrande végétale de
Caïn : c’est très peu probable, dans la mesure où, dans d’autres passages de
l’Ancien Testament,  des offrandes végétales sont  favorablement accueillies  et
même prescrites par Dieu lui-même. S’il s’agit de la manière dont l’offrande est
apportée, cela signifie que Dieu préfère la manière dont Abel lui présente son
offrande : Abel choisit la meilleure part pour Dieu (« les prémices de ses bêtes et
leur graisse ») alors que Caïn fait « une offrande de fruits de la terre », c’est-à-
dire qu’il offre le reliquat de sa consommation personnelle (ou pour le Midrash,
les végétaux les moins nobles). Dans l’Ancien Testament, offrir le meilleur est une
façon pour les hommes de se souvenir qu’au moment où ils s’approprient la terre
et ses produits, Dieu est premier et eux seconds. La lettre aux Hébreux (11/4) va
dans le sens de cette interprétation en opposant le légalisme de Caïn (il fait les
choses parce qu’il doit) à la foi d’Abel (il fait les choses gratuitement parce qu’il
croit).
– Deuxième interprétation : Le choix de Dieu relève de sa liberté, mais il n’est pas
pour autant arbitraire, son choix vient pour une fois donner plus à Abel qu’à Caïn.
Jusque-là, Caïn avait toujours eu plus son frère : Caïn est l’aîné (la meilleure place
de la fratrie dans l’Ancien Testament), celui qui provoque l’admiration d’Eve (4/1),
celui à qui Dieu parle lorsqu’il se trouve face à une difficulté. La préférence de
Dieu pour l’offrande d’Abel ressemble à un rééquilibrage. Et c’est justement ce
que Caïn qui a l’habitude de tout avoir ne peut pas supporter : son nom le laisse
d’ailleurs penser puisque Caïn, vient de la racine verbale qui signifie posséder,
acquérir, créer et qui est proche de la racine verbale qui signifie être jaloux.

2. Paroles et silence
Dans le passage, toutes les paroles tournent autour de Caïn : soit il parle, soit
Dieu lui parle, soit on (Eve) parle à son sujet.
En revanche le silence entoure Abel : il ne parle pas et personne ne lui parle. Le
silence qui l’entoure, comme son prénom qui signifie « buée » ou « vanité »,
donne l’impression qu’il est celui dont l’existence n’est ni attendue, ni désirée, ni
justifiée. Son existence ne tient qu’à un fil que son frère va briser, également en
silence.
En 4/8, Caïn s’adresse à son frère, mais le texte ne précise pas ce que Caïn dit, il
y a un trou dans le texte : « Caïn dit à Abel » (certaines traductions ont comblé ce
trou en ajoutant des paroles ou l’ont adouci en remplaçant « dire » par « parler
»). C’est la preuve que la parole ne parvient pas à s’instaurer, qu’il n’y a pas de
dialogue vrai  qui  implique nécessairement une reconnaissance de l’autre :  le



meurtre est déjà contenu dans cette absence de dialogue. S’il  y a eu parole,
c’était une parole fausse, tronquée, faite pour tromper, pas une parole vraie et
sincère adressée à l’autre reconnu et accepté dans son altérité.

3. Et Dieu dans tout ça ?
Après  le  meurtre,  Dieu  réagit  pour  sortir  de  cette  situation  de  violence.  Sa
réaction se fait en deux temps :
–  Dans  un premier  temps,  il  prononce une malédiction  sur  Caïn  qui  fuit  sa
responsabilité et nie sa culpabilité (« Je ne sais pas […] Suis-je le gardien de mon
frère ?). Dieu rappelle (ou apprend) la Loi à Caïn en lui disant qu’il a fait le
mauvais choix (« Qu’as-tu fait ? […] La voix du sang de ton frère crie du sol vers
moi.  »).  Par ce rappel,  Dieu appelle Caïn à la  responsabilité,  il  le  conduit  à
reconnaître le meurtre de son frère, alors qu’il avait commencé par le nier. La
reconnaissance de sa faute par Caïn est extrêmement importante parce que c’est
ce qui ouvre Caïn à la possibilité d’une relation nouvelle à Dieu, d’abord, avec les
autres ensuite.
– Dans une deuxième temps, Dieu adoucit la malédiction : il coupe l’engrenage de
la violence en empêchant la vengeance par la mise en place d‘une règle (« Si
quelqu’un tue Caïn, on le vengera sept fois » Genèse 4/15) et par un signe qu’il
place sur Caïn : ailleurs dans l’Ancien Testament, le terme hébreu traduit par
« signe » est normalement associé à la thématique de l’Alliance, donc aussi de la
Loi. Ainsi, si à la base de toute société, il y a violence, cette violence doit être
contrôlée par la Loi et donc dans la Bible, par Dieu lui-même.

4. Pourquoi Caïn a-t-il tué son frère ?
Caïn tue Abel parce qu’il refuse la limite que symbolise, que représente Abel.
Malgré la fraternité qui unit Caïn et Abel, c’est-à-dire le degré le plus grand de
proximité entre deux êtres humains d’une même génération, Caïn et Abel sont
très différents :
– dans leurs activités :  Caïn est cultivateur, il  dépend donc du règne végétal
tandis qu’Abel est un berger, il dépend donc du règne animal.
– dans leurs prénoms qui disent, par anticipation, leurs destinées réciproques :
Caïn, vient de la racine verbale qui signifie posséder, acquérir, créer et qui est
proche de la racine verbale, être jaloux ; Abel, signifie buée, vanité au sens de
quelque chose de vain (inutile, illusoire, qui n’a pas de sens).

Autrement dit Abel est ce que Caïn n’est pas, et lorsque Dieu préfère son offrande
à celle de Caïn, il a ce que Caïn n’a pas. Caïn ne voit pas ce qu’il a : il est l’aîné ; il



est  celui  dont  la  naissance provoque l’émerveillement  d’Eve alors  qu’elle  ne
prononce pas un mot à la naissance d’Abel ; il est celui à qui Dieu s’adresse
lorsqu’il est en proie à une difficulté. Caïn ne voit que ce qu’il n’a pas et que son
frère a, il refuse cette limitation à sa volonté de tout avoir, de tout posséder et il
tue Abel :  au moment du meurtre, il  veut être définitivement Caïn, celui qui
possède.

Par l’histoire de Caïn et Abel, le Bible s’intéresse à l’origine et aux motivations de
la violence humaine. La violence naît du refus de se voir limiter par autrui, de la
volonté d’être tout puissant et du désir de supprimer tout obstacle à cette volonté
de toute puissance : cet obstacle, c’est autrui.

Conclusion
Même si nous n’aimons pas forcément l’entendre, ce passage de la Bible fait
apparaître que la violence fait partie de ce que nous sommes.
Notre tendance à tous est de nous comporter comme des Caïn en puissance,
heureusement sans aller jusqu’au meurtre la plupart du temps : mais en tous cas,
chacun a cette tendance à s’affirmer, à prendre conscience de soi-même comme
un Caïn, c’est-à-dire comme un être qui est là, qui a une raison évidente d’exister
et qui n’a pas à justifier son droit à l’existence. Et en même temps, chacun a un
peu cette tendance à voir l’autre comme un Abel, c’est-à-dire à concevoir l’autre
comme un satellite autour de soi, comme quelqu’un qu’on définit par rapport à
soi-même, comme quelqu’un qui est constamment mis en demeure de justifier son
existence.
Pour autant, nous ne sommes pas prédestinés, ni condamnés à la violence : il est
possible de refuser la violence (c’est le sens de la première interpellation que
Dieu adresse à Caïn) et il est possible de la limiter et d’y mettre fin :
– par la Loi, sous toutes ses formes (religieuse, civile, règles de base communes à
toutes les sociétés humaines) qui encadre, limite et structure la tentation de la
toute-puissance présente en chacun, pour le bien de tous ;
– par une parole vraie, par le dialogue qui est reconnaissance de l’autre et de son
droit à l’existence. C’est en cela que chacun est le gardien de son frère, c’est en
cela que nous sommes responsables dans notre relation à l’autre.

Crédit : Claire de Lattre-Duchet (UEPAL) Point KT


