Espérer en Fxil - Esaie 40,1-17

Si notre Dieu est bien ce que nous disons,
alors il y a toutes les raisons d’espérer : il
est puissant, il est fidele, il est juste, il agit
dans I’Histoire et intervient en faveur des
siens. On ne peut pas dire cela, I’enseigner
aux enfants de génération en génération,
et refuser d’admettre que Dieu est a
I’ceuvre quand I’Histoire des peuples

bascule.

Comme pour le passage précédent, on remarque assez vite que notre texte n’est
pas rédigé d'un seul jet, méme si les articulations du texte ne sont pas soulignées.
Le lecteur remarque que le ton et le sujet changent au verset 9, puis au verset 12,
de fagon assez abrupte. Mais I’ensemble garde une trés grande cohérence, celle
de la prédication du prophéte qui annonce dans les15 chapitres qui débutent ici
que le salut vient pour Israél, parce que son Dieu est maitre de la création et de
’'Histoire.

Réconfortez, réconfortez mon peuple : le mot hébreu vient d’une racine qui
signifie respirer profondément. Il est donc question ici de rendre au peuple sa
respiration, de lui donner du courage et de la force, sans pour autant 6ter au
terme toute nuance de tendresse. Par la suite, ¢’est toujours Dieu lui-méme ou un
de ses envoyés qui « réconfortent » (Esaie 49,13 ; 51,3.11 ; 52,9). Le
redoublement marque une insistance affectueuse, mais est aussi le signe de la
jubilation qui traverse toute la prédication du Second Esaie.

Dit votre Dieu : ces trois mots posent la question la plus délicate de tout le
passage : qui parle ? Ce ne peut-étre ni Dieu lui-méme, ni un membre du peuple -
et par conséquent pas non plus le prophete lui-méme, puisque Dieu est présenté
comme « votre Dieu ». Dans la suite (versets 3 et 6), c’est « une voix » anonyme
qui s’exprime. Il en est de méme ici. L’opposition « mon peuple-votre Dieu »
renvoie a la formule d’Alliance entre Dieu et son peuple.

Parlez au coeur : il ne faut jamais oublier que le coeur, dans I’Ancien Testament,
est tout « I'intérieur de I’homme, le siege de son intelligence, de sa volonté, plutot
que celui des sentiments. Comme en Genese 50,21 ; Il Samuel 19,7 ; Ruth 2,13,
I’accent premier est donc dans le fait de rassurer, d’effacer la peur et de garantir


https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/esperer-en-exil-esaie-40-1-17/

I’avenir. Mais la note de tendresse, qui se retrouve en Genese 34,3 ; Juges 19,3 ;
Osée2,14 ; n’est pas absente ici.

De Jérusalem : Jérusalem personnifiée, c’est la communauté du peuple sans
limites géographiques ou temporelles : les déportés, ceux qui sont restés, et leurs
descendants.

Sa corvée est remplie : la corvée, c’est tout travail imposé. Il est dit clairement
qu’Israél n’a pas subi un tort, ni « expié un péché », mais subi un chatiment qui
est arrivé a son terme.

Deux fois le prix de toutes ses fautes : cela ne veut pas dire que la peine a été trop
lourde pour la faute commise. Le « double » est une norme juridique de
remboursement (Exode 22,3.6.8 ; Zacharie 9,12 ; Job 40,12 ; Deutéronome 15,18 ;
Jérémie 16,18) qui inclut le tort commis, les frais, et les « dommages et intéréts ».
Donc, la peine est achevée, une nouvelle vie peut commencer, parce que les
comptes sont réglés entre Dieu et son peuple.

Dans le désert : le mot désigne les lieux inhabités, mais ou les nomades menaient
paitre leurs troupeaux. Il n’est pas envisagé de tracer une route rectiligne qui
traverserait le désert entre Babylone et Jérusalem, mais de remettre en état la
route habituelle par la Mésopotamie du Nord et la Syrie.

Un chemin pour le Seigneur : il y a la une allusion aussi bien aux routes
triomphales des rois de I’Antiquité qu’a la pratique des routes processionnelles,
sur lesquelles les Babyloniens faisaient avancer les statues de leurs dieux. Mais
I’allusion est pleine d’ironie, car maintenant, il s’agit d’une vraie route, qui
franchit des kilometres de désert et sur laquelle Dieu va conduire son peuple (et
non l'inverse !). Pour les déportés, c’est bien plus fortement la route de I'Exode
qui est évoquée : ce que Dieu a fait autrefois, il va le refaire. Une nouvelle fois, il
va conduire son peuple au travers du désert.

Nivelez dans la steppe : les mots employés évoquent toute la fragilité des routes
de I’Antiquité, surtout lorsqu’elles franchissent des zones inhabitées. Les vents de
sable et les pluies les encombrent ou les défoncent, les rivieres torrentielles qui
suivent les orages les arrachent par endroits. Il est donc question ici de restaurer
la route qui conduit de Babylone a Jérusalem, de la dégager de ce qui I’encombre,
de la redresser, tant dans son tracé que dans son niveau.

Que tout vallon soit relevé : on passe de la réalité au merveilleux, c’est le relief
lui-méme qui doit étre rectifié. Il ne s’agit pas pour autant d'une image morale ou
religieuse qui appellerait le peuple a se défaire de ses fautes, mais de 1’évocation
de ce que Dieu veut pour son peuple. Car si une route est construite pour Dieu,
c’est en définitive son peuple qui va la parcourir, c’est lui qui doit pouvoir passer



le plus confortablement possible. Le merveilleux sert a exprimer jusqu’ou Dieu
veut aller pour faire le salut de son peuple.

La gloire du Seigneur sera dévoilée : le mot hébreu traduit par gloire implique a
I'origine le poids, la pesanteur. Certains textes en font quelque chose de lumineux
(Ezéchiel, 1,27-28 ; Exode 16,7-10 ; 24,16-17). Mais chez le Second Esaie, la
gloire désigne 1’étre méme de Dieu qui se manifeste par des actes imposants
(42,8.12 ; 58,11 ; 43,7). La majesté de Dieu, son poids dans 1I’Histoire des
hommes, vont étre manifestés par un événement concret, le retour des exilés.

Et tous les étres de chair : I'hébreu dit plus simplement « toute chair » désignant
ainsi les créatures vivantes (Genese 6,12-13) qui vont découvrir la majesté de
Dieu au travers de ce qu'’il fait pour son peuple. Il y a dans cette annonce quelque
chose qui dit que tous les doutes, toutes les moqueries qui se sont manifestés
apres la destruction de Jérusalem vont étre balayés, renversés dans la
reconnaissance du Dieu qui agit avec puissance. Dans les versets 4 et 5 deux
themes sont étroitement entremélés : 'annonce du retour du peuple ; mais aussi
la révélation de Dieu (Théophanie) qui se manifeste personnellement, comme il I'a
fait au Sinai ! (Ex. 19 et 20) et pendant la sortie d’Egypte. Ainsi, bien au-dela
d’'une délivrance de I’Exil, ce qui est annoncé, c’est la venue de Dieu dans
I'Histoire des hommes, sa manifestation et sa révélation aux yeux de tous les
peuples.

Verront que la bouche du Seigneur a parlé : cette formule on ne peut plus
étonnante authentifie le discours de « la voix » : les faits vont confirmer que
I’annonce de salut pour Israél n’est pas le fait d’'un réveur qui prend ses désirs
pour la réalité, mais I’expression de la volonté de Dieu.

Une voix dit - I'autre dit : il faut sans doute traduire ici plutot par « et je dis »,
c’est-a-dire que celui qui répond est le prophéte lui-méme, appelé a proclamer la
décision de salut dont il vient de prendre connaissance. En tout cas, les versets
6-8 contiennent un dialogue, mais il n’est pas facile de rendre a chaque
interlocuteur sa part de la conversation. Je vous propose le découpage suivant :

- une voix dit : « Proclame »,

- et je dis « Que proclamerai-je ? » Toute chair est comme 'herbe, et toute sa
consistance est comme la fleur des champs : I'herbe séche, la fleur se fane, quand
le souffle du Seigneur vient sur elle en rafales.

- I'herbe seche, la fleur se fane, mais la parole de notre Dieu subsistera toujours.
La ligne « oui, la multitude humaine, c’est de I’herbe » est une note marginale
d’un lecteur qui a été introduite dans le texte par le copiste.

Que proclamerai-je : le prophete regoit I’ordre d’annoncer ce qu’il a entendu,



éleve une objection, dans le méme esprit que Moise en Exode 3,11,13; 4,1; 10,13
ou Jérémie en Jérémie 1,6. Bien sir, son recul n’est pas aussi vif que celui de ses
prédécesseurs. Mais a la parole de salut qu'il est chargé d’annoncer, il oppose la
remarque désabusée des exilés : que dire encore ? Tout n’est-il pas fini ?

Toute chair est comme 1'herbe : le theme de la fragilité de la fleur (Ps 90,5-6 ;
37,2;103,15-16 ; 129,6 ; Job 8,11-12 et 14,1-2. Il ne s’agit pas nécessairement
d’une plainte, mais plutot d’un constat un peu amer de la fragilité de I’homme qui
« n’est rien et ne dure pas », de sorte que le temps passe et I'homme disparait. Et
avec lui ses souvenirs et ses souhaits. Prés d’un siecle apres la catastrophe de
587, I'image exprime bien la situation de la communauté juive installée dans
I’Exil. L'espoir d’un retour et d’un rétablissement s’éteint avec les survivants, et
ceux qui sont nés en déportation y sont comme installés avec, sans doute, une
fidélité nouvelle en ce qui concerne les pratiques religieuses, mais aussi une
résignation sans borne quant a la situation générale : I'Histoire ne revient pas en
arriere.

Et toute sa consistance : certaines traductions lisent ici le mot « fidélité » selon le
sens habituel du mot en hébreu. Mais il signifie aussi « force, vitalité », comme
par exemple au Psaume 59,10-11.17.18. Et c’est bien le sens ici, ou tout 'accent
est mis sur la fragilité et le caractére passager de tout ce qui est vivant.

Quand le souffle du Seigneur vient sur elles en rafales : le mot traduit par souffle
désigne aussi bien le vent que l'esprit. L’aspect « vent » renvoie a la réalité des
vents chauds qui dessechent les terres cultivées et les herbages. Mais ce souffle
est celui du Seigneur qui maitrise la nature et I'Histoire, qui fait vivre et qui fait
mourir, Le souffle briilant de la colere de Dieu est passé sur son peuple, et il n’en
reste rien,

Mais la parole de notre Dieu subsistera toujours : la encore les traductions ont du
mal a rendre l’original qui dit que « la parole de Dieu se leve pour toujours » et
est donc plus dynamique que le francais « subsistera ». La « voix » reprend les
mots du prophete pour accentuer le contraste : il est normal que 1’herbe seche, il
est tout a fait naturel que la fleur se fane, mais cela ne change rien a la puissance
et a la force vivante de la parole de Dieu, qui se constitue et s’accomplit envers et
contre tout. Evidemment, ce n’est pas cela que le prophéte doit proclamer, mais
la décision de salut de Dieu. C’est cette parole-la qui se leve et qui va s’accomplir,
quelles que soient les apparences. Mais il faut aussi que le prophete soit arraché
au pessimisme du peuple dont il fait partie. Sans doute faut-il comprendre aussi
que le prophete déplace la signification méme la formule de lamentation : a ceux
qui disent, dans leur priére, « toute chair est comme 1’herbe », il répond : donc



Babylone et sa puissance aussi sont vouées a faner et a périr, Ce décalage est la
d’autant plus parlant que la fleur sert, dans le symbolisme des sculptures de
I’Antiquité a représenter le pouvoir royal. Le sarcophage d'un roi de Byblos
représente par exemple le roi mort une fleur fanée a la main, son fils qui lui
succede, avec une fleur droite sur sa tige. Cela nous invite a faire attention a deux
phénomenes, auxquels nous ne pensons pas toujours en lisant nos bibles :

- il y a des images qui renvoient aux représentations traditionnelles dans le
Moyen-Orient Ancien, telles que 1’archéologie les révele en mettant a jour des
statues et des sculptures anciennes. Les auditeurs des prophetes connaissaient
ces statues, et la parole des prophetes, en les évoquant, prenait un sens
immédiatement clair. Alors que nous, qui vivons dans un monde différent, nous ne
pouvons les comprendre qu’apres avoir fait connaissance avec le monde dans
lequel vivaient les auteurs de la Bible.

- les formules liturgiques peuvent changer de sens. Le message prophétique nait
ici de la lamentation liturgique « retournée ». C’est un peu comme si le prophete
disait : ce que vous dites dans vos prieres, si vous y croyez vraiment, si vous le
prenez au sérieux, est porteur d’espérance. Le prophete n’est donc pas toujours
quelqu’un « qui a des visions », puisque sa prophétie peut surgir du culte lui-
méme.

Sion, joyeuse messagere : a propos de Sion, voir ce qui a été dit dans les notes sur
le Psaume 137. C’est ici la population de la ville qui est invitée a participer a la
proclamation de la délivrance.

Le prophete s’adresse a la ville sainte et lui demande de faire écho a sa
prédication, de proclamer autour d’elle sa prochaine délivrance. Il n’est pas
possible de dire s’il s’agit d’'une simple figure de style, ou si le prophete a
réellement fait transmettre sa prédication « au pays ». Ce qui est certain, c’est
que tous les moyens doivent étre mis en ceuvre pour faire connaitre que la
délivrance approche : monter sur la montagne, d’ou la voix porte plus loin, crier le
plus fort possible, et crier de joie, parce que la délivrance attendue est proche. On
sent bien ici qu’il s’agit d’'une annonce a court terme, pleine d’impatience et de
jubilation, toute différente de 1’espérance difficile, bien que tout aussi forte, que
nous avons rencontrée en Ezéchiel 34.

Voici votre Dieu : ce que Sion doit proclamer prend la forme d’un communiqué de
victoire : Dieu revient triomphant vers sa ville, aprés une bataille gagnée.
Ezéchiel avait annoncé (Ez. 10,18-22 ; 11,22-25) que Dieu quittait le Temple et la
ville, le Second Esaie proclame son retour. Le retour de Dieu est la joie de
Jérusalem.



Avec vigueur... Et son bras... : les mots et les images sont employés fréquemment
dans le contexte de I’Exode : Deutéronome 4,34 : 5,15 ; 7,19 ; 11,2 ; 26,8 ;
Psaume 136,12... Le prophete introduit des variations, mais 1'idée est la méme :
comme autrefois, Dieu manifeste sa puissance en faveur de son peuple, il
intervient dans les guerres des hommes et donne la victoire.

Son salaire...sa récompense : ces termes sont encore des allusions guerrieres. Le
vainqueur emmene son butin. Le texte glisse ensuite a I'image du berger, car le
butin de Dieu, c’est son peuple. Et le peuple est la récompense de Dieu pour tous
les efforts qu’il fournit en faveur du peuple.

IT porte sur son sein les agnelets... : on retrouve ici I'image du berger d’Isra€l,
avec des traits qui rappellent Ezéchiel 34 : le berger prend particuliérement soin
des animaux fragiles. Il porte dans la poche ventrale de son habit les agneaux que
la longue marche fatigue, veille sur les meres qui ont besoin de trouver du repos
et de I'eau. Et le communiqué de victoire aux accents guerriers s’achéve sur une
image de tendresse et de paix.

Qui a jaugé dans sa paume les eaux de la mer : ici commence une polémique. Elle
s’adresse a ceux qui prennent les annonces de délivrance du prophete pour des
illusions sans fondement. A ceux-13, le Second Esaie ne demande pas d’observer
la situation militaire et politique. Il sait bien que si les Perses sont vainqueurs de
Babylone, les petits peuples n’en restent pas moins soumis aux « grands ». Mais
I’espérance de salut se fonde tout entiere dans la découverte de ce qu’est Dieu.
Pour amener ses auditeurs a cette découverte, il les martele de questions, a la
maniere de Job 38.

La question n’est pas « quelle est la mesure de la mer ? » Apres tout, les
scientifiques actuels pourraient donner un chiffre tres approchant. Mais la
question est bien « qui a mesuré dans sa propre main » ? De méme, les autres
mesures demandées : I'empan est la longueur du pouce au petit doigt écartés. Le
boisseau fait allusion a une mesure qui approcherait 4,4 litres.

Et la réponse est évidemment « personne », pour toutes les questions. Il ne s’agit
pas de donner une idée du gigantisme de Dieu, mais de faire prendre conscience
aux hommes de leur incapacité a évaluer la mesure du pouvoir de Dieu.

La mer... les cieux... la terre : on retrouve dans ce verset I’allusion a la Création
(Genese 1). Les croyants qui refusent I’espérance ont-ils pris conscience de ce
que signifie « notre Dieu est le créateur » ?

Mais a c6té de cette évocation de la Création, le verset 12 comporte une
polémique treés précise. Dans la religion babylonienne, ¢’est Marduk, le grand
dieu de Babylone qui mesure et péese la création -et les mots employés sont



pratiquement les mémes que ceux du prophete. Saut que, pour le Dieu d’Israél,
ces opérations de mesure sont infiniment plus faciles qu’elles ne le sont pour
Marduk dans les textes babyloniens.

On voit comment le prophete, pour faire recevoir et reconnaitre son message
d’espérance, est amené aussi a parler de Dieu dans sa grandeur et sa supériorité -
pour l'instant contredite par les faits sur tous les dieux babyloniens.

Qui a toisé I'’esprit du Seigneur : la question est la méme que la précédente. Mais
rapportée a la pensée de Dieu : qui peut la connaitre ?

Et lui a indiqué I’homme de son dessein : cette ligne pose des problemes de
traduction. Celle qui est ici donnée par la Traduction (Ecuménique de la Bible est
tres probable, mais il vaudrait mieux encore dire : 'homme de son décret. Au lieu
d’énoncer des généralités (quel est 'homme qui connait les pensées de Dieu, ou
qui peut lui donner des conseils) le prophete fait alors un discours tres précis.
D’une part, « 'homme de son décret » désigne Cyrus. Personne n’a suggéré a
Dieu d’utiliser Cyrus. Il en a décidé (décrété) ainsi dans sa toute puissance et sa
volonté de sauver son peuple. D’autre part, 1’expression est polémique. Selon les
religions babyloniennes, les dieux décidaient au moment du Nouvel An du destin
de chaque homme durant I’année a venir, et plus rien ne pouvait modifier ce
décret. Le propheéte, lui, affirme que c’est le Dieu d’'Israél qui décrete librement,
seul, et qui change I'Histoire des peuples comme il veut et quand il veut.
Jugement, science, chemin de l'intelligence : les mots ne sont pas tout a fait
synonymes, ils indiquent une progression de la pensée : d’abord le discernement
des choses et des réalités, puis la volonté et la décision d’ordonner, enfin les
moyens de réaliser cette volonté. De toutes ces phases de la pensée de Dieu,
I’homme est compléetement exclu. Comment peut-il prétendre connaitre les
intentions de Dieu ? Avec ces questions, le prophete a glissé de la Création a
’'Histoire.

Voici que les nations sont comme une goutte tombant du seau : il faut penser au
seau en cuir qui sert a puiser I’eau du puits. Il reste toujours quelques gouttes
accrochées a l'extérieur et qui se perdent. C’est normal, et sans importance. Les
nations ne comptent pas plus que cela devant Dieu qui les contrdle et les dirige
comme il veut et sans plus de difficulté.

Comme une poussiere sur la balance : le mot traduit par « poussiere » désigne
ailleurs la buée des nuages (Exode 30,36 ; Job 14,19). La encore, on peut
imaginer que nos balances de pharmaciens pourraient faire la pesée. Mais les
balances des marchés orientaux il y a 25 siecles ?

Les iles : notre prophéte aime bien ce mot qu'’il reprend souvent. Il évoque sans



doute pour lui les iles lointaines de la Méditerranée, aux limites du monde. Et
justement, méme les extrémités du monde sont sous le regard de Dieu, rien ne lui
échappe.

Le Liban ne suffirait pas... : ce verset est probablement un ajout qui commente
I’exposé sur la grandeur de Dieu qui vient d’étre fait : la montagne libanaise
transformée en autel. Ses foréts réputées, utilisées comme bois et ses animaux
comme sacrifices, sont insuffisants pour honorer Dieu. Il s’agit d’'une image qui
est assez indifférente aux questions de pureté rituelle qui excluent les animaux
sauvages des sacrifices.

Toutes les nations sont comme rien devant lui : pour dire ce rien, le prophete
emploie le mot qui, en Genese 1,2 désigne l'inconsistance du monde avant la
Création. Ce verset ne signifie pas que les nations ne sont rien. Le prophete et ses
auditeurs juifs exilés ne savaient que trop de quel poids peésent les nations. Mais
elles ne sont rien en face de Dieu. Elles n’ont pas de pouvoir devant lui... Elles ne
sont que des éléments de la Création, auxquels Dieu fixe leur petite place dans
I'Histoire qu’il conduit. Les trois parties de notre passage s’enchainent donc ainsi

- versets 1 a 8 : une sorte de récit de vocation du prophete

- versets 9 a 11 : une prédication du prophete qui témoigne de I’accomplissement
de sa mission, et qui prolonge le mouvement de la premiere partie : I’annonce du
salut voulu par Dieu fait un pas de plus.

- versets 12 a 17- réponse du prophete a ceux qui ne veulent pas recevoir son
message d’espérance. La premiere partie se présente comme une cascade
d’ordres énoncés par des « voix ». Aux versets 1 et 2, quelqu’un rend compte de
la décision de Dieu : la peine de son peuple est accomplie, le moment est venu de
le consoler et de lui apporter la délivrance. En 3-5, une autre voix tire les
conséquences pratiques de la décision de Dieu : la route du retour doit étre
déblayée et aménagée.

- En 6-8 enfin, le prophete, qui a entendu de loin les voix précédentes, est appelé
a faire connaitre ce qu’il a entendu, et, ayant exprimé son scepticisme, recoit
I’assurance qu’il s’agit bien de la parole de Dieu et qu’elle s’accomplira.

Cette succession d’ordres fait penser a une transmission hiérarchique des
décisions dans une cour royale : le conseiller qui est proche du roi fait connaitre
au reste de la cour la décision souveraine. Puis les ministres et les officiers
supérieurs donnent a leurs subordonnés des décrets d’application. Enfin, des
messagers sont chargés de transmettre les ordres a ceux qui sont concernés par
leur mise en ceuvre c¢’est sur ce processus que sont construits les versets 1-8.



Au travers de cette présentation, le Dieu d’'Israél apparait comme un Grand Roi
babylonien, plein de puissance : il décide, et tout se plie a sa volonté. Mais cette
cour qui entoure Dieu marque aussi la distance qui le sépare des hommes. Le
prophete anonyme ne rencontre pas Dieu directement comme Moise (Exode 3),
Esaie (chapitre 6) Jérémie (chapitre 1), ni méme comme Ezéchiel (chapitres 1-2).
Une distance s’introduite entre Dieu et son peuple, du fait méme de I’Exil, mais
aussi par l'affirmation de la souveraineté de Dieu sur tous les peuples.

Par contre, les voix que le prophete entend de loin restent totalement anonymes,
méme si la présentation de Dieu sous I’aspect d’un roi oriental implique en soi
’existence d’une cour céleste (voir Job 1), le Second Esaie ne veut pas
mentionner d’anges, ni d’étres divins a c6té de Dieu Car le Seigneur d’Israél est
unique, comme nous l’avons vu en Es.45,5-7. On voit donc ici avec quel soin les
auteurs de la Bible manient les images, ne retenant d’elles que ce qui correspond
a leur propos.

Méme si 'annonce de la délivrance éclate dans ce texte et recouvre tout de son
allégresse, le passé n’est pas oublié. L’énoncé des versets 1-2 implique une
compréhension de la destruction de Jérusalem et de I'Exil : le peuple a subi une
punition qui lui a été infligée de maniere tout a fait juste par Dieu. Il n’est méme
pas question de pardon ou de grace : la peine a été purgée jusqu’au bout. Pour le
prophéte, Dieu ne peut étre tenu pour responsable du malheur du peuple. Dieu
est juste et il est fidele a ses promesses, cette certitude est essentielle pour qui
veut encore espérer en Exil, comme est essentielle la conviction que Dieu est
unique et tout puissant.

Une puissance triomphale qui s’exprime dans les versets 9-11 sous la forme d’un
communiqué de victoire : Dieu a remporté la bataille. Vainqueur et couvert de
butin, il revient vers sa capitale et déja des messagers I’annoncent au pays. Cette
image prolonge sans doute celle de la cour royale. Mais les évocations de 1’'Exode
qui parsement ces versets rappellent aussi que ce Dieu guerrier est bien celui
d’'Israél, celui qui I'a fait sortir d’Egypte et lui a donné une existence.

Et la reprise du theme du berger indique sans hésitation possible que ce Dieu
puissant qui écrase ses adversaires est aussi un Dieu bon, plein d’attention et de
prévenance pour les plus faibles.

Enfin, la troisieme partie, versets 12-17, vient exprimer sur quoi se fonde
I’espérance du salut. Il est certain que les progres militaires de Cyrus et des
Perses ont eu une influence sur la prédication du Second Esaie : toute l'urgence
joyeuse de sa prédication tient au fait que les réalités immeédiates attestent qu’un
changement rapide va se produire dans le sort des exilés. Mais si les



circonstances donnent le ton, elles ne fondent pas la prédication d’espérance.

Bon nombre d’exilés refusaient, semble-t-il, I'idée qu’il y ait quoique ce soit de
bon a attendre des événements en cours.

Ce qui fonde 1’espérance, c’est la foi d’Israél. Ce n’est pas tout a fait par hasard
que le prophete s’adresse a ses contradicteurs sceptiques en les martelant de
questions. Car toutes ces questions pourraient se résumer en une seule : ce que
nous avons dit pendant des siecles a propos de notre Dieu, ce que nous chantons
dans nos psaumes (par exemple, aux Psaumes 2 ; 8; 14 ; 18 ; 20 ; 65; 66 ; 68...),
est-ce la vérité de notre foi ou du vent ?

Si notre Dieu est bien ce que nous disons, alors il y a toutes les raisons d’espérer :
il est puissant, il est fidele, il est juste, il agit dans I’Histoire et intervient en
faveur des siens. On ne peut pas dire cela, I’enseigner aux enfants de génération
en génération, et refuser d’admettre que Dieu est a I’ceuvre quand I'Histoire des
peuples bascule. L’espérance des exilés, c’est une foi qui cesse d’étre théorique et
formelle, et qui sait lire la présence de son Dieu dans la réalité présente.

Crédit : - Point KT



