/7 ® /4 /4 (]
Esperer en Exil - Jeremie 29
pe=, « Au bord des fleuves de Babylone nous étions assis et nous
‘ﬁ pleurions, nous souvenant de Sion... » Nous imaginons bien la
¥, tristesse des exilés : transplantés dans un pays ennemi, ils ont
perdu patrie, familles et biens, et plus encore leur honneur et la
confiance en leur destin. Leur désarroi est total. Ou donc est
Dieu maintenant ?

|
oy

.y
g

L'invitation de Jérémie a s’installer dans le pays les surprend, les prend a contre-
courant de leur certitude de retour au pays bientot. « Construisez... plantez...
prenez femme... » Le message est politiquement incorrect. Va-t-on collaborer
avec ’ennemi exploiteur ? Pire : « Soyez soucieux de la prospérité de la ville ou je
vous ai déportés et intercédez pour elle » ! Ou Dieu veut-il en venir ? Certains
pensent : Jérémie est a c6té de la plaque, bientot nous reviendrons, Dieu ne peut
pas nous abandonner a un tel sort...

= Les circonstances générales

Ce chapitre nous fait entrer dans la premiere période de I’Exil, entre 597 et 587,
et dans les tensions qui agitaient alors les Judéens, tant a Jérusalem qu’en
déportation. Il nous montre le prophéte aux prises avec un débat qui méle
étroitement la politique et la foi, et dans lequel il s’agit de faire le tri entre la
confiance en Dieu et le fanatisme aveugle, entre les illusions et ’espérance vraie.

Comme les chapitres 27-28 de Jérémie, la question concrete qui divise les Judéens
est celle de savoir si I'Exil est une épreuve momentanée ou de longue durée, si la

domination babylonienne est un accident de 1'Histoire ou un fait durable auquel il
convient de se soumettre.

La rédaction actuelle de ces chapitres prend, de maniere assez naturelle, la
défense du prophete Jérémie, parce que les événements lui ont donné raison.
Mais pour percevoir le déchirement que sa prédication introduisait tant a
Jérusalem qu’en Mésopotamie, il convient de prendre la mesure du caractere
profondément religieux de la démarche de ses opposants.

Celle-ci repose en effet sur la conviction que YHWH a choisi Juda et Jérusalem,
que le Temple est le signe de sa présence et que rien ne pourra atteindre le


https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/jeremie-29-demain-nest-pas-hier/

peuple qui vit a I’abri de son Dieu. Cette conviction est nourrie par les psaumes
de Sion, par la tradition davidique et la promesse de 2 Samuel 7/16 : « ta maison
et ton regne seront pour toujours assurés devant toi, ton tréne pour toujours
affermi. »

Mais aussi par le souvenir d'un événement relativement récent : a la fin du VIIle
Siecle avant JC, I’empire assyrien avait anéanti le royaume du Nord, qui s’était
séparé de la dynastie davidique. Par contre, I’armée assyrienne aurait échoué
devant Jérusalem grace a l'intervention de YHWH en faveur de sa ville : Esaie
36-37 = 2 Rois18-19 (cf. Esaie 34/4-5). Méme s'il est probable que le roi Ezéchias
a échappé a la destruction de sa capitale en se soumettant a Sennachérib et en
versant un tribut important (I1 Rois 18/13-10), la présentation de I'épisode en
Esaie 36-37 est une incitation a faire au Dieu d’Israél une confiance aveugle,
envers et contre tout.

La position de Jérémie est radicalement opposée. Depuis la mort tragique de
Josias en 609, le prophete dénonce la confiance illusoire placée dans le Temple
dont il annonce la destruction (voir Jér 7 et 26). La protection salutaire de Dieu ne
saurait étre acquise sans une fidélité véritable du peuple. Et celle-ci se traduit
dans un vécu au quotidien, non dans les célébrations cultuelles.

Ce qui amene Jérémie a lire dans la défaite judéenne I'accomplissement du
jugement de Dieu contre son peuple. Mais si Babylone est I'instrument du
jugement de Dieu, résister a Babylone, c’est persévérer dans la révolte contre
Dieu.

Cette conviction, Jérémie semble 1’avoir exprimée de maniere tres forte a
'occasion d'une ébauche de coalition anti-babylonienne qui, en 594, aurait pris la
forme d’une rencontre, a Jérusalem, d’ambassadeurs venus de petits états
également soumis a Babylone (Jérémie 27/13). L’échange de correspondance
relaté au chapitre 29 peut étre situé a la méme période.

La traduction concrete, dans une attitude politique sans équivoque, de sa
conviction prophétique va faire de Jérémie un « agent de I’ennemi ». C’est en tout
cas ce que lui reprocheront ses adversaires dans les derniers mois de Jérusalem
(Jérémie 37/1116 ; 38/4). Mais aussi ce qu'il est possible de déduire des propos du
prophete (Jérémie 21/8-9 ; 27/4-8,12,17 ; 34/2-5; 37/5-10 ; 38/17-23) comme du
traitement de faveur dont Jérémie est 1'objet de la part des vainqueurs de 587



(39/11-14 ; 40/1-6).

Pour apprécier la position du prophete, il faut encore tenir compte du fait que,
dans la situation troublée ou nous le rencontrons, il disposait de quelques appuis
dans « les allées du pouvoir » de Jérusalem.

On remarque notamment que la famille de Shafan, secrétaire du roi Josias (2 Rois
22/3,8-14), protege le prophete en diverses occasions (Jérémie 26//24 ; 29/3 ;
36/10-13). Ces scribes influents sont assurément du parti pro-babylonien, puisque
I'un d’entre eux est désigné comme gouverneur de la province conquise apres 587
(Jérémie 39/14 ; 40/5-41/2). On peut bien sir s’interroger sur les motifs de leur
bienveillance envers Jérémie : sympathie personnelle ? Accord de nature
religieuse a propos de la réforme cultuelle de Josias ?ou manipulation politique ?

Le caractere fragmentaire des informations qui nous sont conservées ne
permettent en aucun cas de conclure. Et I'attitude personnelle de Sédécias, qui
consulte Jérémie et lui assure une protection minimum, sans jamais suivre ses
avis montre bien qu’il était possible d’avoir pour Jérémie un certain respect sans
pour autant adhérer a sa prédication...

= Le texte du chapitre 29

Jérémie 29 ne nous donne pas le texte intégral et authentique d’une lettre du
prophete aux exilés. Les indications fournies aux versets1-3, ainsi que la fin du
chapitre, versets 24-32, montrent qu'’il s’agit plutét d'un compte-rendu a propos
d’'un échange de correspondance assez complexe : Jérémie adresse une lettre aux
déportés. Certains d’entre eux réagissent en écrivant a un responsable du Temple
(versets 25-28), lequel montre cette lettre au prophete (v. 29) qui réagit
oralement, sans qu'il soit précisé que cet oracle soit effectivement envoyé a son
destinataire.

L’auteur de ce « compte-rendu » se situe clairement apres les événements,
puisqu’il est obligé d’en préciser les circonstances a l'intention de ses lecteurs (v.
2). Il n’est pas intéressé seulement par le contenu du message prophétique, mais
aussi par les réactions qu'’il provoque chez des prophetes adversaires de Jérémie.
De ce point de vue, le chapitre 29 forme un ensemble avec les chapitres 26-28, ou
’on retrouve les mémes éléments constitutifs :

- message prophétique

- opposition des adversaires



- confirmation du message prophétique et condamnation des adversaires.

Il est probable que, dans ce processus de rédaction, ’auteur du compte-rendu ait
mélé des éléments divers de la correspondance de Jérémie (les versets 15/21-23,
par exemple, pourraient ne pas faire partie de la méme lettre que les versets 47)
et ajouté ici ou la quelques traits personnels, surtout aux versets 10-14.

Il est par contre certain que les versets 16-20 ne font pas partie de la
correspondance originale. En effet, la traduction grecque ancienne (La Septante)
du livre de Jérémie ne comporte pas ces versets, qui ne se trouvaient sans doute
pas dans le manuscrit hébreu utilisés par les traducteurs. Un travail minutieux
permettrait d’ailleurs de mettre en évidence que ces versets sont composés de
fragments empruntés a d’autres passages du livre de Jérémie.

L’'intention de cet ajout est assez claire : a la lettre qui, malgré tout, annonce un
avenir aux déportés, il oppose des éléments de la prédication du prophéte qui
affirment le jugement et I'anéantissement des Judéens restés a Jérusalem. Il s’agit
donc de se réclamer de la prédication de Jérémie pour asseoir la prétention des
exilés : eux seuls représentent le véritable Israél, le peuple fidele a Dieu. Tous
ceux qui, apres 587, ont survécu en Judée, et tous leurs descendants ne peuvent
se réclamer d’'une appartenance au peuple saint...

Ce n’est certainement pas ce que Jérémie voulait dire, mais, autant cette dérive
nous choque, autant il importe d’en prendre conscience, parce qu’elle traduit un
risque inévitable : des lors que la parole de Dieu n’est pas dite de toute éternité,
mais s’incarne au fil de I'Histoire dans des situations réelles, la tentation est
grande de s’emparer d’une parole dite ailleurs et autrefois pour en faire un usage
dévoyé dans des circonstances différentes.

C’est ce qui est arrivé au message de foi et d’espoir d’Esaie, devenu prétexte
contre 1'appel a la conversion lancé par Jérémie. Puis au message de
condamnation de Jérémie, devenu prétexte a exclusion.

Découvrir cela dans les textes bibliques eux-mémes devrait nous inciter a une
certaine prudence, quand nous faisons appel a la Bible pour justifier nos prises de
position : démarche de foi ou sclérose de la Parole dans un texte figé derriere
lequel nous nous réfugions ?

Pour notre parcours avec les enfants nous ne retiendrons que les versets 1-7 et,
partiellement, 24-32.



= Les détails du texte :

A tous les Anciens : ce sont sans doute les vrais destinataires de 1’envoi du
prophete, les autres destinataires mentionnés constituent en effet une liste «
standard » souvent reproduite dans le livre de Jérémie (par ex. en 26/7).

Cette mention des Anciens montre que les exilés gardaient, dans leur résidence
forcée, une part d’autonomie et leur administration propre.

Il la confia a... Le prophete ne dispose pas de courriers qui porteraient ses
missives la ou il veut. Il aurait cependant pu confier sa lettre a un marchand ou a
une caravane. En fait, il s’agit de personnages importants a la cours royale de
Jérusalem : des descendants de Shafan et d'Hilgiya, respectivement preétre et
secrétaire royal du temps de Josias et qui ont participé a la réforme religieuse de
ce roi (2 Rois 22). Jérémie est assuré de leur concours. Ils ne lui sont pas opposés.

Que Sédécias, roi de Juda, envoyait a Nabuchodonosor : on peut se
demander quelle est la raison de cette mission. Il peut s’agir de la livraison du
tribut annuel que 1'état de Juda devait au roi de Babylone. Ou d'une ambassade
réguliere pour rendre compte et recevoir des ordres. Cependant, si cette
ambassade peut étre datée quelques temps apres 1’esquisse de coalition anti-
babylonienne évoquée par Jérémie 27, il s’agit aussi d’apaiser une éventuelle
irritation de Nabuchodonosor.



Dans ce cas, la lettre de Jérémie est a double effet : destinée aux exilés, mais
apportée « officiellement », elle sert de témoignage de bonne volonté envers
Babylone. Ce n’est pas nécessairement l'intention du prophete, mais une sorte
d’échange de service avec les porteurs de la lettre.

Ainsi parle le Seigneur : cette formule n’est pas un début de lettre, mais un
début d’oracle prophétique (voir Jérémie 23/16 ; 22/18 ; 19/1 ; etc.). C’est peut-
étre Jérémie qui écrit, mais, a travers lui, Dieu s’adresse directement aux exilés.
Cette maniere de s’exprimer est commune a tous les propheétes. Elle laisse
évidemment ouverte la question : mais comment le prophete connait-il cette
parole de Dieu ?

S'il est possible de donner a ce sujet quelques pistes de réflexion, il faut
reconnaitre aussi que tout repose, en fin de compte, sur la conviction personnelle
du prophéte d’exprimer la parole de Dieu qui s’impose a lui.

COMMENT DIEU PARLE :

« La parole de Dieu s’imposa a moi » : telle est sans doute la meilleure traduction d'une
formule que nous trouvons plus de trente fois chez Jérémie (TOB : « s’adressa a moi ») :
Jérémie 1/4,11 ; 2/2 ; etc.

Elle recouvre deux choses :

1 - Le processus par lequel le prophete découvre quelle est la parole de Dieu dans des
circonstances données. Le support de ce processus peut-étre :

- une vision (Jérémie 1/11-14.18) : le propheéte a sous les yeux une image réelle ou une image
de réve (mais voir Jérémie 14/14) qui lui suggere une parole.

- la méditation de la loi, la liturgie du culte dans leur harmonie ou, plus souvent dans leur
divergence absolue avec ce que le prophete constate dans la réalité vécue (par exemple : 7/4 ;
8/7-10 ; 5/1-2)

- les paroles des prophetes qui I'ont précédé, dans la mesure ou elles s’adaptent a la
circonstance présente. C’est ainsi qu’on retrouve chez Jérémie des expressions du prophéete
Osée qui a vécu les derniéres années du royaume du Nord.

- les événements, enfin, qu’ils soient historiques, familiaux (Jérémie 32) ou une rencontre
(Jérémie 35). Pour le prophete, il n'y a pas de hasard, Dieu est le maitre de 1'Histoire, et
chaque fait parle.2 - Le mystere qui fait que la parole de Dieu s’impose comme telle au
propheéte : « elle devient au-dedans de moi comme un feu dévorant » (Jérémie 20/9).

Il n'y a donc ni moyen ni truc. Ce qui est déterminant, c’est la relation du prophéte avec Dieu,
relation grace a laquelle tout peut devenir parole de Dieu pour le prophéte.

C’est d’ailleurs ce qui met les auditeurs du prophéte en difficile position de liberté : il leur
arrive d’avoir a choisir entre des discours prophétiques différents, et, méme en face d'un seul
prophete, il leur appartient de reconnaitre son discours comme parole de Dieu ou de le
rejeter.




A tous les exilés que j'ai fait déporter : Dieu prend ici I'entiére responsabilité
de la déportation. Pas question d’invoquer les hasards de la guerre ou la
supériorité momentanée de 1’ennemi.

C’est le Dieu des Judéens, celui en qui ils placaient leur confiance, qui a fait venir
sur eux le malheur. Il s’agit la d’'un des themes essentiels de la prédication de
Jérémie. Insupportable a tous ceux qui comptaient sur Dieu pour apporter un
rapide renversement de situation, cette affirmation deviendra, pour les rescapés
de la catastrophe finale un des motifs d’espérance et de foi.

Construisez... habitez... plantez, mangez... Ces propos sont de vraies
promesses. Pour s’en convaincre, il suffit de lire Deutéronome 28/30-34, dans la
série des malédictions annoncées au peuple qui ne respecte pas I’Alliance. Ici les
termes sont inversés : celui qui entre dans la démarche de Dieu envers son peuple
profitera pleinement de ses efforts.

« La fiancée que tu auras choisie, un autre couchera avec elle ; la maison que tu
auras construite, tu n'y habiteras pas ; la vigne que tu auras plantée, tu n’en
cueilleras méme pas les premiers fruits. Ton boeuf sera abattu sous tes yeux et
tu n’en mangeras pas ; on t’enlévera ton ane et il ne reviendra pas chez toi ; tes
brebis seront livrées a tes ennemis sans personne pour venir a ton secours ; tes
fils et tes filles seront livrés a un autre peuple ; et tes yeux s’épuiseront a force
de guetter tout le jour, mais tu n’y pourras rien. Le fruit de ton sol et tout le fruit
de ta peine seront mangés par un peuple que tu ne connais pas, et tu ne seras
jamais qu'un homme exploité et broyé... » (Deutéronome 28/30-34)

Par ailleurs, les notions de construire et planter sont un des themes du livre de
Jérémie, avec leur contraire, « arracher et démolir ».

Si, pour les exilés, le temps de construire et de planter est venu, c’est que, pour
eux au moins, le jugement (arracher et démolir) est passé, et qu’ils peuvent se
tourner résolument vers I’avenir.

Prenez femme, ayez des fils et des filles... Cet avenir n’est pas simplement
celui des individus. C’est aussi celui du peuple de I’'Alliance. Le mariage, les
enfants, c’est la poursuite de I'existence du peuple, parce que c’est la vie familiale
que de transmettre la culture, la tradition et la foi.

Soyez prolifiques... I'invitation évoque le récit de la Création (Genese 1/28) et la
promesse faite a Abraham (Genese 16/10). Par-dela le jugement et I’Exil, la
promesse de Dieu demeure, en tout cas pour ceux qui savent s’en saisir.



Soyez soucieux de la prospérité de la ville... Tout en restant une promesse
pleine et entiere, le discours s’incurve et fait soudain percevoir l'effet de « douche
froide » de la prédication de Jérémie adressée a des gens dont I’attente, I’espoir,
et la priere (psaume 137 !) sont tout entiers tendus vers I’anéantissement de la
ville de I'Exil.

Avec ses promesses de renouveau et d’avenir pour le peuple en Exil, Jérémie
balaie toutes les illusions de restauration immédiates. La promesse inclue le
jugement. Il est impossible de faire I'impasse sur la colere de Dieu, et sur les
raisons qui 1’'ont provoquée. Et ce n’est qu’en acceptant la démarche de Dieu que
les exilés pourront vivre de la promesse.

On peut observer ’habileté (littéraire) du prophete, qui n’accable pas les exilés de
jugement ou de reproches. On est loin en effet des diatribes qu’il adresse aux
Jérusalémites (Jérémie 15/1-3 par exemple). Ici, c’est la promesse méme qui
contient le rejet des illusions, c’est la promesse qui, pour étre regue, exige un
véritable retournement des pensées et des altitudes...

Mais sans doute n’est-ce pas que de I'habileté dans le mode d’expression. Il
appartient au message méme du prophete d’étre, non pas ambigu, mais a double
face. Il revient aux destinataires de lui donner son vrai caractere en le recevant
comme promesse ou comme condamnation.

Intercédez pour elle... 11 faut étre Jérémie, membre du peuple judéen vaincu,
pour demander cela a d’autres membres du méme peuple vaincu. De la part des
Babyloniens ou méme d’un spectateur non impliqué, cela ne serait qu’odieux.

Mais, méme venant d’un des leurs, cet appel a la priére pour les vainqueurs avait
des échos insupportables. Pour eux, il n’était pas méme certain qu’ils puissent
prier valablement en terre d’Exil, impure et livrée aux divinités étrangeres. De
sorte que l'invitation a prier est encore un élément de promesse : méme loin de
Jérusalem, méme sans le Temple, le peuple peut continuer a prier. La relation a la
terre, a 1'état, est rompue, mais cela ne brise pas la relation avec Dieu.

Mais prier pour Babylone, c’est accepter d’étre des vaincus. C’est accepter de ne
survivre qu’au travers de la bonne volonté pas toujours évidente du vainqueur.
C’est dépasser toutes les violences subies, toutes les rancoeurs, toutes les
souffrances...

On peut se demander combien de temps il aura fallu pour que certains exilés



parviennent a franchir le pas que leur propose Jérémie.

Encore qu’il ne demande pas aux exilés « d’aimer leurs ennemis » (Matthieu
5/44). Mais simplement d’accepter le fait que, pour un temps au moins, leur sort
est lié a celui de Babylone, et qu’il y va de leur intérét.

Quand 70 ans... 11 sera sans doute toujours impossible de dire si Jérémie a
vraiment lancé ce chiffre ou s’il s’est imposé par la suite et s’est introduit dans les
textes.

On peut en effet observer que ce chiffre est tres proche de la réalité, qu’il s’agisse
de la durée de '’empire babylonien (de 612 a 538 = 74 ans), de la durée de son
emprise sur la Syrie-Palestine (de 605 a 538 = 67 ans) ou de la durée de I'Exil de
597-530 = 67 ans).

On peut tout aussi bien relever qu'il s’agit sans doute d’un nombre d’années
approchant, mais jamais exact, quel que soit le mode de calcul et considérer que
le nombre 70 a surtout une valeur symbolique soulignant a la fois que I’Exil aura
un terme, mais que ni Jérémie, ni les destinataires de sa lettre ne verront ce
terme.

Plus clairement, tardive est la mention du rassemblement du peuple dispersé
parmi les nations : ce trait est improbable, avant qu’il y ait eu réellement
dispersion, c’est a dire avant 587.

De toute maniere, 'ensemble de ces versets ne modifie pas fondamentalement la
prédication du prophete aux versets 4-7.

A Shemayahou le Néhlamite... Le texte enchaine les versets 23 et 24, comme si
nous avions la la suite de la lettre de Jérémie aux exilés Cependant, il s’agit
nécessairement d’un oracle et, éventuellement, d’un courrier ultérieur.
L’enchainement des événements ne peut en effet se comprendre qu’ainsi :

1° lettre de Jérémie aux exilés

2° lettre de Shemayahou a Céfania, citant expressément Jer 29/4-7

3° Céfania informe Jérémie

4° Jérémie réplique.

On ignore tout de Shemayahou. Ce qui est dit de lui ici le montre comme un de
ces déportés qui rejettent la prédication de Jérémie au nom de la grandeur du
Dieu d’Israél. Il n’était certainement pas isolé.



Au preétre Céfania : Céfania est mentionné en Jérémie 21/1 comme membre
d'une délégation envoyée par Sédécias pour consulter Jérémie. Ce qui indique
qu’il avait la confiance du roi et qu’il ne partageait pas 1’hostilité de son
prédécesseur Pashehour envers le prophete (Jérémie 20/1-6). Ce qui est confirmé
dans notre passage : non seulement il ne sévit pas contre. Jérémie, mais il va
jusqu’a I'informer des démarches de ses adversaires.

Cela est particulierement étonnant pour un prétre, dont le milieu était
généralement en conflit avec le prophete (Jér 8/10-12 ; 26/11...). Mais cela est
aussi un signe du désarroi de ce temps...

C’est le Seigneur qui t’a installé

La lettre de Shemayahou souligne bien ce qu’a d’anormal aux yeux des exilés
I'attitude de Céfania. Sa fonction est de maintenir 1’ordre dans le Temple. Cette
fonction, il la tient de Dieu, en tant que prétre né dans une lignée de prétres.
C’est dans le méme sens qu’est évoqué le prétre Yehoyada, prétre tres actif sous
le regne du roi Joas (835-796 av JC ; voir 2 Rois 11-12), qui aurait institué cette
fonction de surveillance. Il s’agit de dire a Céfania : tu ne fais pas ton travail,
celui que Dieu t’a confié ! Critique d’autant plus sensible qu’elle vient des exilés,
c’est-a-dire de personnages qui détenaient les responsabilités religieuses et
politiques occupées par leurs « remplacants a titre provisoire ».

De tout homme qui divague... Cette remarque vise directement Jérémie. Il est
assimilé aux extatiques et aux personnes a l’esprit dérangé, pour lesquelles on
avait a la fois crainte et mépris (voir 1 Samuel 9/11 ; Il Rois 9/11...). 1l est donc
totalement disqualifié pour dire une parole de Dieu et la seule chose a faire est de
le mettre au pilori comme ’avait fait Pashehour (Jérémie 20/1-6).

*kk

Jérémie 29 nous donne donc une image assez précise des tensions qui agitaient
les Judéens apres 597. Le refus des illusions d’un rapide retournement de
situation permet a Jérémie de poser une parole d’espérance vraie. Espérance
difficile, qui ne peut étre saisie qu’au prix d’un renoncement aux idéologies
religieuses et nationalistes entretenues par ses adversaires, de 1’acceptation de la
défaite comme chemin de la survie du peuple.

Les faits ont montré que la majorité des autorités de Jérusalem a choisi l'illusion
qui semblait sans doute plus pieuse et plus courageuse et n’ont pas entendu le
prophete.



Mais la fin de Jérusalem en 587 lui a donné raison, et sa prédication, reconnue de
fait comme parole de Dieu, a sans doute joué un réle décisif dans la
compréhension des événements et dans la survie d’'Israél comme peuple de Dieu.

On peut par contre s’interroger sur la portée a long terme de la prédication de
Jérémie. Apres la destruction du second Temple, en 70 apres Jésus-Christ, les
Juifs ont été dispersés dans I’empire romain, puis dans toute I’Europe. Et les
historiens soulignent leur étonnante capacité a survivre comme peuple sans pays.
Mais ils relevent aussi toutes les brimades, toutes les humiliations, toutes les
violences souvent atroces, toutes les haines qui les ont poursuivis jusqu’a la
tentative de « solution finale » du XXe siecle. Et surtout I’espece de soumission et
d’acceptation qu’ils ont presque toujours manifestées : et si ¢’était parce qu'’ils
ont trop bien ou trop longtemps écouté Jérémie ?

Cette fiche biblique est en lien avec l'article : La-bas au bord des fleuves de
Babylone

Crédit : - Point KT


https://pointkt.org/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/
https://pointkt.org/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/

