
Josué 3 : Passer le Jourdain et à un
temps nouveau

D’où le rite tient-il ce pouvoir de découper
le temps et de le rythmer ? – Il faut des
rites.
– Qu’est-ce qu’un rite ? dit le petit prince.
– C’est quelque chose de trop oublié, dit le
renard.  C’est  ce  qui  fait  qu’un  jour  est
différent des autres jours, une heure, des
autres  heures  (Le  Petit  Prince,  Saint-
Exupéry).

Comment accueillir, par une Parole, une demande de baptême, exprimée par des
croyants non-pratiquants pour qui le besoin du rituel joue aussi un rôle important.
Est-ce que Josué 3 peut répondre à ce besoin ? Le Jourdain joue un rôle très
important dans la Bible. Avant de devenir le fleuve dans lequel Jésus le Messie a
été baptisé, il a été le fleuve qui donnait la limite à la terre promise.

Lire Josué 3, 1-17

1. Premières réactions au texte

=> Pour le peuple d’Israël, franchir le Jourdain, c’était entrer dans la réalisation
des promesses du Seigneur. C’était entrer dans la terre où coulent le lait et le
miel, le lieu où Dieu habiterait avec Son peuple, lui donnant les bénédictions
éternelles de Sa présence…

=> Josué 3 ressemble à un récit liturgique de procession. Le verset 4 indique que
le peuple doit respecter une distance entre lui et l’arche.
Car « Ainsi vous saurez quel chemin vous devez suivre, car vous n’êtes jamais
passés par ce chemin auparavant ». Avons-nous besoin de rites qui nous
permettent d’aller vers l’inconnu ? Pourquoi ?

=>  Le verset 7 contient une promesse adressée à Josué : « Je serai avec toi
comme j’étais avec Moïse ». En grandissant aux yeux de son peuple, Josué est
assuré de la présence de YHWH. Cette promesse en rappelle une autre. Après
l’institution du baptême en Matthieu 28,20, nous lisons : « Et moi, je serai avec

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/josue-3-passer-a-un-temps-nouveau/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/josue-3-passer-a-un-temps-nouveau/


vous tous les jours jusqu’à la fin des temps».

=> Le verset 10 nous met devant une interrogation pertinente. À quoi saurons-
nous aujourd’hui que le Dieu vivant est au milieu de nous ?

Faut-il comprendre le baptême en tant que signe de la présence du Dieu vivant ? 

2. Indications pour la lecture

=> traverser, passer. On peut observer que la racine, « traverser, passer », qui
fonctionne comme une sorte de leitmotiv, est présente dans tout le récit : versets
1 ; 4 ; 6 ; 11 ; 14 ; 16 ; 17 (2x). À noter aussi la présence fréquente du verbe «
porter », souvent en relation avec l’arche de l’Alliance : versets 3 ; 6 (2x) ; 8 ; 13 ;
14 ; 15 (2x).

=> Arche du Seigneur. L’Arche semble jouer le rôle principal dans ce récit. Elle
est présente sous des expressions différentes :
v. 3 « l’Arche de l’alliance de YHWH, votre Dieu ». v. 6 (2x), v. 8 et v. 14 « l’Arche
de l’alliance »
v. 11 et 13 « l’arche de l’alliance de YHWH, le Seigneur de toute la terre ».

En qualifiant l’Arche d’« Arche du Seigneur de toute la terre », on rappelle ici que
YHWH transcende les frontières et qu’II ne se limite pas au petit groupe
des fidèles.

=> arrêt. La racine hébraïque est utilisée pour désigner à la fois l’« arrêt » des
prêtres et celui des eaux du Jourdain :
v. 8 les prêtres doivent « s’arrêter » dans le Jourdain.
v. 13 les eaux « s’arrêtent » en une seule masse.
v. 17 les prêtres « s’arrêtent » sur la terre sèche.

=> couper. Le verbe « couper » est utilisé dans les versets 13 et 16 pour désigner
la « coupure » des eaux du Jourdain. L’expression habituelle « couper une alliance
(berît) » qui se rapportait originellement au rite d’établissement du traité, est
appliquée aux eaux du Jourdain pour laisser passer la procession menée par les
prêtres. Vu sous cet angle, Josué 3 nous semble être un rite de l’alliance.

3. Commentaire

=> Josué 3,1-5



Le départ de Shittim vers Guilgal (de l’autre côté du Jourdain) se prépare (Mi
6,5).
Les paroles citées en Deutéronome 31,3 sont sur le point de se réaliser : « C’est le
Seigneur ton Dieu qui va passer devant toi, c’est lui qui exterminera ces nations
de devant toi et les dépossèdera. Et c’est Josué qui va passer devant toi comme le
Seigneur l’a dit ».

Tous les fils d’Israël arrivent au Jourdain, aussi bien ceux qui habiteront en Cis-
Jordanie que ceux qui se sont installés en Trans-Jordanie (Josué 4,12). Autrement
dit, le Jourdain ne représente pas forcément la frontière extérieure du pays. Il est
plutôt une frontière intérieure au sein de la terre promise.
Le peuple doit respecter une distance d’environ un kilomètre (deux mille coudées)
entre lui et l’Arche, distance qui jouera plutôt un rôle symbolique que guerrier (1
S 4-6). Elle signifie la présence de YHWH. La préparation se termine par l’appel à
se sanctifier (v. 5). Le peuple doit se préparer à être dans la présence de YHWH
(Dt 23,13-15).

=> Josué 3,6-8
La promesse donnée à Josué au verset 7 s’accomplira en Josué 4,14. La grandeur
de Josué dépend de YHWH et non pas de ses propres actes héroïques. Au verset
8, les prêtres reçoivent l’ordre de s’arrêter dans le Jourdain. Et là où les prêtres
s’arrêtent, là aussi s’arrêteront les eaux. Le pouvoir de la présence de YHWH se
manifeste via l’Arche dans les pieds de ceux qui la portent.

=> Josué 3,9-13
En face des peuples de Canaan, Dieu (El) se désigne comme le Vivant (cf. Os 2,1)
en contraste avec les dieux-baal qui chaque année meurent et reviennent à la vie.
La traversée sera un signe de la présence de YHWH au milieu de son peuple et un
acte de reconnaissance de sa souveraineté et de son Alliance.

La « coupure » des eaux du Jourdain, qui remplacent les animaux pour le rite
d’établissement du traité d’Alliance (Gn 15,9-10), signifie la victoire sur le chaos
originel dont parle Genèse 1,1. Le parallèle entre Genèse 15 et Josué 3 nous fait
comprendre qu’en Josué 3, il s’agit en fait d’un rite d’alliance. Le déroulement
habituel des forces de la nature est interrompu par un acte créateur de YHWH («
Seigneur de toute la terre », v. 11).

Une  nouvelle  période  s’annonce.  Le  statu  quo  des  choses  habituelles  est



contrecarré par un Dieu qui se pose dans le courant des eaux. L’image de Dieu
est plutôt celle d’un Dieu qui s’interpose, c’est Lui qui crée une brèche, là où
l’avenir  semble être bloqué.  Et  plus qu’une notion géographique,  le  Jourdain
marque donc la « frontière » d’un temps nouveau. Une histoire et une identité
nouvelle,  qualifiées par la présence du Dieu vivant au milieu de son peuple,
s’ouvrent au milieu des méandres du temps. Implicitement, le verset 13 reflète
Exode 14,21-22 et 15,8.

Dans le rituel de la traversée du Jourdain, l’histoire de la libération par un
Dieu-libérateur  est  à  nouveau  célébrée  comme  une  invitation  à  y
participer.

=> Josué 3, 14-17
Les eaux furent complètement coupées pour faire apparaître « la terre sèche » et
pour permettre au peuple de traverser le Jourdain à pied sec. L’expression (plutôt
rare) « à sec », nous renvoie à d’autres passages de l’Ancien Testament qui nous
rappellent la vie au milieu du chaos : en Genèse 1,9-10, Dieu demande aux eaux
inférieures de s’amasser pour que « le sec » soit vu.

Parallèlement à cet acte créateur, Genèse 8,13-14 raconte comment la terre est
devenue « sèche » après le déluge. L’expression « à sec » est plus que jamais, en
Josué 3, un signe d’espérance et un signal de libération.

4. Enjeux théologiques

a) Particularisme versus universalisme
Les recherches les plus récentes sur le livre de Josué montrent que plusieurs
couches rédactionnelles d’époques différentes ont constitué la forme actuelle du
livre de Josué. Les récits de conquêtes par exemple (Jos 1 à 12) sont à lire comme
une contre-propagande judéenne face aux Assyriens sous le règne du roi Josias
(640-609)  et  peuvent  ainsi  être  considérés  comme  une  première  couche
rédactionnelle  provenant  d’un  milieu  deutéronomiste,  soucieux  de  la
centralisation  d’un  grand  Israël.

Pourtant, le temps exilique et post-exilique a dû mettre en cause cette rédaction
militariste.  Pax  persiana  oblige.  Les  récits  de  Josué  1à  12  ont  été  rendus
inoffensifs et « démilitarisés » par une rédaction issue d’un milieu favorable au
rôle  des  prêtres.  Ce  travail  de  transformation  sacerdotale  des  traditions
deutéronomistes  avait  pour but  de refuser  la  guerre sainte  et  de pacifier  la



violence  en  vue  d’un  Israël  unifié  capable  de  donner  place  à  l’étranger  (cf.
l’histoire de Rahab, Jos 2). Car le Dieu d’Israël est « le Seigneur de toute la
terre » (Jos 3,11.13).

Cette tension entre le particularisme d’un grand Israël et l’universalisme d’un
Israël ouvert à d’autres peuples nous renvoie à des enjeux théologiques de grande
importance.  Le  salut,  est-il  exclusif  ou  inclusif  ?  Et  où  en sommes-nous  par
rapport à la question de la finalité du baptême ? Il est important pour nos Églises
de se rappeler que nous baptisons toujours en vue d’une création habitée par la
paix et la justice. Nous ne baptisons pas pour sauver notre âme individuelle mais
pour articuler,  en communauté de foi,  notre espérance d’un monde nouveau,
d’une nouvelle création sous la souveraineté du Créateur.

b) Au milieu de vous... (v. 10a)
Le baptême comme signe visible d’une grâce invisible nous renvoie à la promesse
du Christ : « Et moi, je serai avec vous tous les jours jusqu’à la fin des temps ». En
même temps il atteste la présence du Vivant auprès de chaque baptisé. Cette
présence nous accompagne en tant que signe. En effet,  la présence du Dieu
Vivant  nous  dépasse  et  ne  se  laisse  pas  enfermer  dans  nos  rites,  pourtant
nécessaires, pour traverser les moments importants de la vie.

Le baptême n’est pas pour rien un « sacrement », c’est-à-dire signe d’un mystère,
d’une grâce qui nous échappe. La foi seule est capable d’accueillir le signe du
baptême comme signe de la présence du Vivant au milieu de son Église. Celle-ci
ne se livre pas avec évidence. « Au milieu de vous se tient celui que vous ne
connaissez pas » (Jn 1,26). Et pourtant, Celui qui a reçu le signe du baptême dans
le Jourdain s’est inscrit dans la tradition de Josué 3. En s’arrêtant dans les eaux
du Jourdain, Jésus inaugure un temps nouveau. C’est Lui, « la terre ferme
» de notre foi, c’est Lui qui rend la vie à nouveau possible.

5. Entendre ce texte aujourd’hui

a) Prise de distance
Selon Félix Moser, la mentalité des « distanciés » de l’Église se caractérise par
une  relation  d’immédiateté  avec  le  monde,  sensible  au  rite  de  passage  qui
découpe, dans le temps ordinaire de la vie, des temps forts qui sont solennisés (p.
92). Cette attitude est justifiée dans la mesure où chaque acte pastoral permet
une prise de distance par rapport au quotidien et comme une mise à part du



temps qui nous permet de nous recréer au sens propre (p. 187).
Le « distancié » peut donc se trouver en bonne compagnie avec le récit de Josué 3
: le peuple (comme les eaux du Jourdain) doit garder la distance afin de connaître
un nouveau chemin (verset 4 : deux mille coudées, environ un kilomètre). La prise
de distance permet la découverte de la nouveauté.
Le culte de baptême lui-même peut être vécu comme une halte, comme un « arrêt
» et comme un rappel que tout enfant est d’abord une créature de Dieu. Par le
baptême, l’enfant reçoit  en quelque sorte une nouvelle identité,  une nouvelle
appartenance. C’est Dieu qui s’arrête pour que nous puissions passer, vivre. C’est
Dieu qui confie un enfant à ses parents pour qu’il puisse s’épanouir et devenir
autonome.

b) Le rite et le récit
Les auditeurs de Josué 3 ne seront pas choqués par la violence et le militarisme
présents  dans d’autres chapitres  du livre de Josué.  Par  contre,  la  dimension
liturgique et rituelle du récit saute très vite aux yeux. Le récit de Josué 3 autorise
le rite de la procession, et le rite incorpore le récit en le mettant en scène, en
espace. Il y a donc une corrélation de la Parole et du rite. Le rite est un mode
d’expression par lequel les croyants répondent à la Parole de Dieu (v. 9 !). Ainsi le
rite  peut  être  une ressource de foi  dans la  mesure où il  creuse l’attente et
l’espérance pour donner de l’espace à un Dieu qui énonce une parole créatrice.
Aujourd’hui le rite joue un rôle important. Car il répond à un certain besoin de
sécurité et d’équilibre dans un temps où tout bouge et tout est mis en question.
Une demande de baptême n’échappe pas à ce besoin.  Il  est  important de la
prendre au sérieux et de l’amener vers d’autres horizons tels que ceux que Josué
3 nous indique :  l’invitation à entrer dans une histoire,  une création
nouvelle entre Dieu et l’homme.

6. Propositions pour la prédication

a) Nouvelle création
– Il faut des rites.
– Qu’est-ce qu’un rite ? dit le petit prince.
– C’est quelque chose de trop oublié, dit le renard. C’est ce qui fait qu’un jour est
différent des autres jours, une heure, des autres heures (Saint-Exupéry, Le petit
prince).
D’où le rite tient-il ce pouvoir de découper le temps et de le rythmer ? En Josué 3,
les  eaux  du  Jourdain  sont  coupées,  la  terre  sèche  apparaît,  comme si  nous



assistions à un nouveau jour de création, comme si le temps d’après le déluge
était de retour. Le rituel qui coupe les eaux, en Josué 3, vise à faire passage
au peuple, devancé par YHWH, le Seigneur de toute la terre.

b) Pourquoi baptisons-nous ?
Par routine, par tradition, par besoin de protection ? Josué 3 nous en montre la
finalité  :  nous  baptisons  en  vue  d’un  monde  nouveau,  d’une  nouvelle
création, d’une paix pour la terre entière, d’une histoire dans la présence
de Dieu. Le baptême en est un signe. Un signe d’espérance pour nos enfants qui
doivent  grandir  dans  un  monde  menacé.  En  accueillant  le  baptême dans  le
Jourdain,  Jésus  «  s’arrête  »  pour  nous  permettre  de  passer.  Sa  mort  et  sa
résurrection contrecarrent la logique du monde. Il  est « la terre sèche » sur
laquelle nous pouvons bâtir la confiance.

=> S’arrêter pour mieux passer
La naissance d’un enfant inaugure un temps nouveau pour les parents. L’avenir
qui s’annonce ne sera ni comme hier ni comme avant-hier. Devant l’inconnu de
cet avenir, qui peut aussi nous faire peur, nous avons besoin, dans le mouvement
de notre temps où tout coule comme les eaux descendantes du Jourdain, de nous
arrêter, de poser nos pieds. Parfois, il est difficile de s’arrêter.
Le culte peut être vécu comme un temps d’arrêt. Il met en suspens nos projets et
nous oriente vers la vie elle-même comme un don de Dieu-Créateur. D’ailleurs la
naissance d’un enfant provoque inévitablement un tel arrêt. Le baptême est aussi
une prise de distance. Avant d’être une « possession » de ses parents, l’enfant est
d’abord une créature de Dieu. Cette prise de conscience permettra aux parents de
laisser à leur enfant l’autonomie nécessaire à son épanouissement.
Il faut parfois aussi savoir prendre distance par rapport à son enfant, pour que
l’enfant lui-même puisse découvrir des chemins nouveaux. D’ailleurs le baptême
n’atteste-t-il pas que, au fond, nos enfants dépendent et appartiennent à Dieu lui-
même et non pas aux hommes ? Tout enfant nous est confié par ce Dieu qui se
propose pour créer une histoire nouvelle avec nous et nos enfants. L’inconnu de
l’avenir sera qualifié de sa présence pour nous rendre confiants.

=> La place de Dieu
En Josué 3, l’Arche de l’Alliance joue le rôle central. Elle précède le peuple dans
la traversée et permet de prendre courage devant l’inconnu de l’avenir. Elle nous
oriente vers ce Dieu à la fois proche et à distance. Cette distance de Dieu nous
rappelle son inaccessibilité. Nous ne pouvons pas mettre la main sur Lui. Il ya un



mystère en Dieu. Le sacrement du baptême, comme rite de l’alliance, n’est-il pas
plus apte que nos paroles à respecter ce mystère de Dieu ?
Josué 3 nous raconte qu’il faut garder la bonne distance : ni trop près, ni trop loin.
Quand Dieu est trop proche, Il m’empêche de voir plus loin. Quand il est trop loin,
je  risque de  l’oublier  et  de  ne  plus  entendre  ses  promesses.  Autrement  dit,
comment trouver la « bonne distance » à Dieu pour qu’il  soit  notre guide ?
Comment  trouver  cette  distance  à  Dieu  si  ce  n’est  en  prenant  distance  par
rapport à la réalité immédiate. Car, dans cette réalité, il y a ce Dieu qui nous
appelle à regarder et  à aller  plus loin.  Il  se tient  à distance pour que nous
puissions avancer.
La place distanciée de Dieu nous permet de traverser et de risquer le passage.
Peut-être qu’on se retrouve de l’autre côté éprouvé, fatigué, mais on est toujours
vivant. Car Dieu nous devance sur le chemin. Il a déjà pris les risques le
premier. Dieu nous précède dans nos traversées, jusque dans la mort et la
résurrection du Christ.

7. Ouvrages utilisés

P. PECKHAM , The Composition of Joshua 3-4, CBQ 46, 1984, p. 413-431.
R.G BOLlNG, Joshua, (The Anchor Bible volume 6), New York, 1982.
KA DEURLOO, Jozua, Kampen, Kok, 1981.
Foi et Vie, Cahier biblique 37, septembre 1998.
J. CAZEAUX, Le refus de la Guerre Sainte, Lectio divina 174, Paris, Cerf, 1998.
F. MOSER, Les croyants non pratiquants, Genève, Labor et Fides, 1994.

Crédit : Point KT


