Espérer en Exil - La-bas, au bord
des fleuves de Babylone

L’Exil, comme [I’Exode, sont des
expériences charnieres dans la vie du
peuple d’Israél. Si I’Exode peut étre
considéeré comme son acte de naissance,
I’Exil aurait pu signifier la fin de son
g . existence. C’est pourtant I'inverse qui s’est
| U~ il B produit. Pour mieux comprendre les textes

£T I Al

bibliques que nous allons vous proposer au
fil des prochaines mises en ligne, il
convient de les replacer dans leur situation historique. Nous ferons un lien sur
I’ensemble de ces notes extraites du dossier de catéchese enfants : Espérer en
Exil. Les fiches bibliques ont été préparées par Jean HADEY.

PREAMBULE

L’Exil, une nouvelle naissance

L’Exil, comme I'Exode, sont des expériences charnieres dans la vie du peuple
d’Israél. Si I’Exode peut étre considéré comme son acte de naissance, I'Exil aurait
pu signifier la fin de son existence. C’est pourtant I'inverse qui s’est produit.

La déportation a Babylone est devenue pour les Juifs 'occasion de vivre une
nouvelle naissance. L’expérience les a transformés, mais ils sont toujours le
peuple de Dieu. A Babylone comme a Jérusalem, il est avec eux.

Fin et recommencement, mort et nouvelle vie, ce theme est développé sur la toile
de fond de I’Exil a Babylone. Il ne s’agit pas d’un parcours historique. Le fil
conducteur est une réflexion sur les événements et sur des réactions possibles
pour y répondre. Nous nous demanderons a partir de la comment assumer des
événements semblables et comment les intégrer a ce que nous vivons.

Cette démarche se vit sur trois plans :

- I'acquisition de connaissances : textes bibliques en relation avec les événements
de I’Exil, données historiques et culturelles éclairant cette période...

- l'interprétation : passer du texte au(x) sens, de I’événement aux significations,
du concret au niveau symbolique.

- I'appropriation et I’actualisation : comment les réalités vécues par le peuple


https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/

d’Israél résonnent-elles dans notre vie ? Comment réagissons-nous devant des
catastrophes que nous rencontrons ? A quoi nos découvertes nous conduisent-
elles ?

Ces trois plans ne sont pas toujours distincts, ni dans le temps, ni dans la maniere
de les vivre avec les enfants : un chant, un jeu, un dessin peuvent servir aussi
bien a découvrir et a mémoriser des renseignements concrets qu’a exprimer une
interrogation ou a révéler une émotion personnelle, par exemple.

1. L’EXIL DANS L’HISTOIRE DU PEUPLE D’'ISRAEL
=> Les données générales :

= Israel : quelques tribus entre les grandes puissances

Ce qui détermine toute I'histoire d’Israél, c’est la terre de Canaan. Nous
’appelons Palestine, mais ce n’est qu’un lieu de passage, entre le désert a I'est et
la Méditerranée a I'ouest.

Le long de la c6te, dans la vallée du Jourdain et la dépression de la mer Morte, et
méme par la montagne d’Ephraim, les routes vont d’Egypte en Mésopotamie et en
Asie mineure.

Parce que sur cette étroite bande de terre il était possible de trouver de maniere
réguliere de quoi nourrir et abreuver les animaux et les hommes, les caravanes
commerciales regroupant des centaines d’anes passaient par la, comme les
troupeaux de petit bétail des semi-nomades... et aussi les armées des grandes
puissances du moment, avides de contrdoler les routes utiles a leur
approvisionnement et de disposer d'une zone tampon entre eux et leurs rivaux.
L’histoire de ce pays aurait pu se résumer entierement aux passages plus ou
moins réguliers de la domination égyptienne a celle des empires qui naissaient,
enflaient puis disparaissaient, en Mésopotamie (Babyloniens, Assyriens...) ou en
Asie mineure (Hittites).

Dans ces conditions, il n'y avait, a vue humaine, que bien peu de possibilités pour
qu’'un peuple puisse naitre, s’installer et grandir, devenir un état indépendant qui
survivra en Palestine durant environ trois siecles. Il fallut pour cela un
« accident » de I'Histoire : la disparition ou l’affaiblissement simultané des deux
puissances qui en 1269 avant Jésus-Christ, se partageaient encore le contréle du
Moyen-Orient. A cette date en effet, Ramsés II, pharaon d’Egypte, et Hattusil III,
roi des Hittites, passaient un traité, aucun des deux n’ayant pu écraser 'autre.

Un siecle plus tard, les Hittites ont totalement disparu de I’'Histoire. Et les



Egyptiens, attaqués par des « peuples de la mer » (dont font partie les Philistins
de la Bible), ne sortent plus de la vallée du Nil. C’est alors que les tribus israélites
vont prendre le controle du pays de Canaan et, sous la conduite de David, batir un
royaume puissant qui s’étendra de la frontiere égyptienne a I'Euphrate.

Mais il suffira que cette « anomalie » dans I’histoire prenne fin, que de nouveaux
empires s‘imposent en Mésopotamie pour que l'indépendance et la survie d'un
état israélite soient fortement compromises. Et comme la fragilité et les querelles
internes se sont mises de la partie, Israél n’avait, militairement, économiquement,
politiquement, aucune chance de survie. De ce point de vue-la, I’Exil était
inévitable et n‘est qu'une péripétie dans I’histoire mondiale.

= Quelques grandes dates de I'histoire d’Israel

Toutes les dates qui suivent sont « avant Jésus-Christ », bien entendu. Dans les
tableaux chronologiques de vos Bibles ou d’autres livres, vous trouverez peut-étre
des dates différentes, parce que la datation de certains événements est tres
difficile et évolue selon les réflexions et les découvertes.

- Entre 2000 et 1300 environ, des clans et
des tribus araméennes s‘installent plus ou

moins provisoirement en Canaan dans une . . . . !
P - A partir de 622, c’est le regne de Josias qui, profitant de

l'affaiblissement de I’Assyrie, procede a une réforme politico-
religieuse qui lui permet de rétablir pour quelques courtes
années le royaume de David. Mais en - 609 les Egyptiens

veulent porter secours aux dernieres troupes assyriennes qui

résistent encore aux Babyloniens. Josias veut couper la route
au pharaon, mais il est tué dans la bataille. Son second fils

Yoakhaz regne environ trois mois, avant d’étre déposé et

déporté en Egypte. Le pharaon installe son frére ainé, Yoyakim,
sur le trone de Jérusalem.

- En 605, Nabuchodonosor écrase I’armée égyptienne a
Karkémish, sur I'Euphrate. Yoyakim se soumet a Babylone et
paie un tribut, qu’il cesse de verser en -601, provoquant une

réaction de Babylone (4 ans plus tard).

- En 598 ou -597 Jérusalem est assiégée et tombe aux mains
de Babylone. Yoyakin, qui a succédé a son pere, est emmené en
déportation a Babylone. Avec lui, une grande partie des élites
de Jérusalem - prétres, artisans, chefs militaires. Ezéchiel, le
prophete, fait partie de cette premiere vague de déportés.
Nabuchodonosor installe alors a Jérusalem, comme roi, le
troisieme fils de Josias, Sédécias. Jérusalem sera détruite en
-587.

existence semi-nomade.

- Entre 1300 et 1200 un groupe de tribus,
guidées par Moise puis par Josué, sort
d’Egypte et pénétre en Canaan. Vers 1010
Saiil, puis David, deviennent rois en Israél.
David assure la domination définitive des
Israélites sur le pays de Canaan. Il se taille
un vaste empire auquel son fils Salomon
imposera l'organisation et le pouvoir de la
royauté a la maniére de I’Orient ancien.

- En 932-933 a la mort de Salomon, le
royaume est divisé : Israél au Nord, avec
Jéroboam ; Jérusalem et Juda au sud ou se
succédent des descendants de David. Les
deux royaumes s‘opposeront parfois
violemment.

- En 722-721, les Assyriens prennent
Samarie, capitale du royaume du Nord, qui
est anéanti. Les habitants sont déportés, et
les Assyriens installent dans le pays des
colons assyriens (II Rois 17,1-41). Le
royaume de Juda se soumet a 1'Assyrie et lui
paie un tribut. Il restera sous domination
assyrienne jusqu’aux années 640-609.




=> La fin du Royaume de Juda et les débuts de I'Exil

Avec la mort de Josias, I'Histoire de 1’état de David entre dans ses dernieres
convulsions.

A Jérusalem, deux partis sont en conflit :

- Ceux qui, comme le prophete Jérémie, pensent que la victoire babylonienne est
irréversible, parce qu’elle est le chatiment de Dieu sur son peuple infidele et qui
appellent a la soumission.

- Et ceux qui, comme certains prétres, ne peuvent accepter I'idée de la défaite. Au
nom de la foi d’Israél, a cause des promesses de Dieu a David (II Sam.7,8-16), et
parce que le temple est pour eux « la maison de Dieu », dont Dieu ne saurait
accepter qu’elle tombe aux mains des étrangers, ils préchent la révolte, poussent
a une coalition anti babylonienne pour laquelle ils esperent le soutien des
Egyptiens.

C’est, au bout du compte, ce parti-la qui I’emporte. Sédécias est assez indécis
mais se révolte contre Babylone, cesse de payer le tribut. Et la machine de guerre
babylonienne se met en marche, prend une a une les places fortes judéennes,
assiege Jérusalem pendant un an et demi. Et méme si une intervention égyptienne
provoque une interruption de ce sieége, ce n’est qu’un bref répit.

Fin juillet 587, les Babyloniens pénetrent dans Jérusalem. Sédécias et sa suite, qui
ont tenté de fuir, sont conduits devant Nabuchodonosor. Les fils de Sédécias sont
égorgés devant lui, puis on lui creve les yeux. Un nombre important de
combattants sont tués. Fin aolt 587, le temple et la ville de Jérusalem sont
incendiés et démolis, les objets du culte installés par Salomon sont emportés par
les vainqueurs.

Tous les survivants un peu importants sont a leur tour déportés, c’est la fin de
I'Histoire d’Israél en tant qu’état indépendant. Mais ce n’est pas la fin du peuple
d’Isra€l.



Photo 1 : Jérusalem en ruine

=> La survie d’un peuple vaincu

Comme Israél, d’autres petits peuples de Palestine ont été écrasés par la
puissance babylonienne : les Philistins, les Phéniciens, Ammon, Moab... Aucun ne
s’en est remis, Israél a survécu. Il est difficile de dire comment, car les textes,
bibliques ou étrangers, ne décrivent pas la situation, ne racontent pas le temps de
I’Exil. Les indications sont rares, mais elles permettent de comprendre ce qui a
permis au peuple de Dieu de vivre.

a) En Exil

Le nombre des déportés a Babylone n’est pas aussi important qu’on peut se
I'imaginer. En effet :

- On ne sait rien des déportés du Royaume du Nord exilés par les Assyriens en
722, et on peut supposer qu’ils s’étaient assimilés a la population
mésopotamienne.

- II Rois 24,14 indique une déportation de 10 000 personnes en 597 et, en 587,
« le reste du peuple qui restait dans la ville » (II Rois 25,11). Mais ces indications
sont tres vagues.

- Les données du livre de Jérémie semblent beaucoup plus précises. Elles donnent

3 023 Judéens en 597 (Jér. 52,28)

832 survivants en 587 (Jér. 52,29)

745 déportés en 582 (Jér. 52,30), sans doute a l‘occasion de quelque trouble.
Méme en admettant que les chiffres du livre de Jérémie ne concernent que
Jérusalem et qu'il faille y ajouter des personnes plus ou moins influentes des cités
de Juda, le nombre de 10 000 déportés a Babylone est un chiffre plafond. Cela fait



beaucoup de vies qui changent de cours. Mais ce n’est pas la totalité d'un peuple

b) Conditions de vie

Les conditions de vie des déportés ne sont sans doute pas des plus agréables.
Mais la déportation n’est pas I’esclavage. Apres tout, c¢’est 1’élite d’un peuple qui
est déportée, a titre d’otages, pour que le roi les ait « sous la main ». Les
indications des livres de Jérémie (29,4-7), d’Ezéchiel (1,3 ; 8,1 ; 14,1 ; 20,1) et des
Rois (II Rois 25,27-30) montrent que le roi Yoyakin, bien que dépossédé de tout
pouvoir, est traité en roi vassal. Et si les déportés sont assignés a résidence, ils
vivent en communauté dans les différents lieux de déportation, gardant leurs
Anciens, avec la possibilité de construire leurs maisons, de fonder des familles, de
pratiquer leur religion et de respecter leurs usages.

Mais la difficulté, pour les exilés, c’est que toute la vie de Jérusalem tournait
autour du temple, lieu de culte unique depuis la réforme de Josias, « lieu que Dieu
a choisi pour y faire habiter son nom », selon la formule du Deutéronome. C‘est
au temple qu’ils montaient pour prier, pour les cultes, pour les grandes
rencontres du peuple, pour consulter Dieu quant aux décisions publiques ou
privées qu’il convenait de prendre. Or le temple n’existe plus. Et ils sont bien loin
du lieu ou il s’élevait. En outre, la terre étrangere est rituellement impure, on ne
peut y célébrer un culte au Dieu d’Israél.

Alors les exilés vont développer les pratiques qui peuvent encore étre respectées
loin de Jérusalem. Elles ne sont pas nouvelles, elles sont méme trés anciennes,
mais du fait que tout ce qui est lié au temple est devenu impossible, elles
prennent une valeur et une importance qu’elles n’avaient jamais eues : le respect
du sabbat, par exemple, qui deviendra au temps de Jésus une démarche tatillonne
poussée a l’absurde, est, en Exil, une confession de foi, un signe de
I'appartenance au peuple de Dieu. Il en est de méme pour la circoncision que les
Mésopotamiens n’ont jamais pratiquée. C’est en Exil encore que, par la force des
choses, va se développer ce qui deviendra le culte de la synagogue : lectures des
textes anciens, méditation et priere.

En tout, cela ne fait que quelques substituts imparfaits, insatisfaisants pour tous
ceux qui manque de temple. Tous les exilés ne s’y rallient sans doute pas. Mais
ceux qui le font, le font au nom d’une fidélité au passé qui leur assure un avenir.

c) Les autres Exils
Tous les Judéens n’ont pas été déportés. Mais un certain nombre d’entre eux ont
choisi la fuite. Il semble que quelques-uns ont cherché refuge chez les peuples



voisins, Ammon, Moab, Edom... Ceux-la ont disparu, se sont fondus dans leurs
peuples d’accueil et ont subi leur sort.

Ce qui est certain, c’est qu'un groupe relativement important de Judéens s’est
enfui vers I'Egypte, entrainant Jérémie dans leur fuite, bien que le prophéte se
soit opposé a cette démarche-la (Jérémie 42). Ils fonderent la une colonie juive qui
se maintint, sans trop de souci de retour, jusqu’a 1'époque romaine.

d) Au pays

Malgré tous les départs, nombreux étaient ceux qui resterent sur place. Jérémie
39,10 et II Rois 25,12 indiquent que les Babyloniens ont délibérément laissé sur
place les gens les plus faibles, les plus démunis. Ceux-la pouvaient cultiver la
terre, payer un imp6t, sans pour autant se risquer a une révolte. Habitués a obéir,
ils n’avaient plus personne pour les diriger, les guider, les informer.

Ils n’étaient pas dangereux pour leurs vainqueurs. Ceux-la pouvaient, d’une
certaine maniere, poursuivre sur place le culte du temple. Méme ruiné, son
emplacement restait sacré, et Jérémie 41,5 laisse entendre qu’on pouvait encore y
monter en pelerinage.

Mais ceux qui restaient ainsi au pays vivaient au milieu des ruines. Les fouilles
archéologiques ont montré que toutes les cités du royaume de Juda ont été rasées
a ce moment-la. Certaines n’ont plus jamais été rebaties, d’autres ne 'ont été que
beaucoup plus tard. Les habitants se sont donc logés dans des maisons qui n’ont
pas laissé de traces.

La situation était on ne peut plus difficile, surtout que beaucoup des artisans qui
auraient pu fournir des outils et des ustensiles faisaient partie des déportés. Peu a
peu par contre, a force de cultiver les terres abandonnées par des propriétaires
exilés, ils s’en sont sentis les maitres, et cela devait poser quelques problemes au
moment du retour des déportés.

e) Pour survivre, la foi, mais pour que la foi vive ?

Ce qui permet a Israél de dépasser la catastrophe c’est sa religion, c’est sa foi.
Cela, nous pouvons le dire aujourd’hui. Mais au moment de la catastrophe de 587,
et dans les années qui ont suivi, ce qui était menacé de mort, c’est la foi d’Israél.
En effet, que devenaient les promesses de fidélité de Dieu ? Celles qu'il avait
faites a David (II Sam. 7) et par les propheétes (Esaie 33,17-24 ; 37,21-35) ? Le
Dieu d’Israél apparaissait soit comme infidele a ses promesses, soit comme trop
faible pour les réaliser. La victoire du roi de Babylone, c’est aussi la victoire des
dieux de Babylone. La destruction du temple signifiait aussi cela aux yeux des



vainqueurs, et bien des vaincus ont pu penser la méme chose.

Mais, en Exil ou au pays, une minorité sans doute des survivants entreprit tout un
travail de méditation et de réflexion pour répondre a la question du peuple. Il a
examiné les prédications conservées des prophetes. Ce travail visait a
comprendre et surmonter la catastrophe. De cette activité devaient surgir les
réponses qui refoulent au second plan les lamentations :

- Ce n’est pas Dieu qui avait abandonné le peuple, mais le peuple qui avait
abandonné Dieu, et qui en subissait les conséquences. Tous les cris des prophetes
qui n’avaient pas obtenu la conversion du peuple servaient maintenant a assurer
sa survie : si Dieu tient parole, quand il menace, il peut aussi tenir ses promesses
de fidéliteé.

- Le regard lucide et sans complaisance sur le passé a alors permis de regarder
’avenir avec espérance. Ezéchiel d’abord, le prophéte anonyme dont les
prédications sont recueillies en Esaie 40 & 55, forts de la certitude que Dieu est
fidele, et qu’il est vivant, maitre de 1’'Histoire et du monde, vont proclamer cette
espérance qui seule fait vivre...

=> La fin (?) de I'Exil

En 550 avant Jésus apparait au nord-est de I’empire babylonien un nouveau
conquérant : Cyrus II, roi des Perses. Il est vainqueur des Medes, puis de Crésus,
roi de Lydie, en 547. Au méme moment, ’empire babylonien se dégrade. Son
dernier roi laisse se désintégrer I’organisation du pays, ne s’intéresse pas au
pouvoir, ni au maintien des conquétes militaires.



En 539, Cyrus pénetre pratiquement sans combat dans Babylone. Son fils
Cambyse fera la conquéte de 'Egypte.

Or, la politique des rois perses est l'inverse de celle des Babyloniens. Ils
respectent les langues, les coutumes et les cultes des pays soumis. C’est dans la
ligne de cette politique générale que Cyrus publie en 537 un décret conservé en
Esdras 6,3-5 qui ordonne la reconstruction du temple. Il n’est pas certain que ce
décret impliquait une autorisation de retour. D’ailleurs celui-ci fut plutot lent a se
dessiner, et tous les exilés - ou plutot tous les descendants d’exilés - ne revinrent
pas. En Egypte ou a Babylone, ils avaient fait leur vie, retrouvé des racines.
Nombreux furent donc ceux qui se contenterent de faire une fois ou l'autre le
pelerinage au Temple.

Les quelques données dont nous disposons se trouvent dans les livres d’Esdras et
Néhémie, mais elles ne sont pas en ordre. Il est cependant a peu pres certain que,
des 537 une premiere caravane arrive a Jérusalem. Elle est conduite par
Sheshbacar, chargé de mission de Cyrus et peut-étre descendant de Yoyakin. Elle
rapporte un certain nombre des objets du culte saisis en 587, reconstruit un autel
et rétablit le culte régulier. Les premiers a revenir sont des prétres et des artisans
qui entreprennent la reconstruction du temple.

Mais les choses n’avancent pas vite : ces exilés sont sans doute seuls a se
préoccuper du temple, et ils rencontrent dans la population locale la plus grande
inertie, quand ce n’est pas une certaine hostilité.

Entre 525-522 arrive un autre chargé de mission. Zorobabel, qui est, lui,
certainement un descendant de David. Sous l'impulsion des prophetes Aggée
(520) et Zacharie (520-515), les travaux du temple reprennent alors et sont menés
a bien. L’empire perse ayant quelques difficultés de succession et la présence de
Zorobabel suscitent a ce moment-la un espoir aussi bref que vif de voir se rétablir
un royaume a Jérusalem (Aggée 2,20-23). Cet espoir vite dégu contribue
probablement a I’entreprise de construction. Mais en 515, lors de la féte de la
dédicace du temple reconstruit, Zorobabel n’est plus la (Néh. 6,13-22).

Ce qui se passe pendant les 70 ans qui suivent, nous l'ignorons totalement. En
445 arrive a Jérusalem un nouveau chargé de mission, Néhémie. Il trouve une
ville encore a moitié ruinée, et entreprend la reconstruction des murs d’enceinte
de Jérusalem, non sans difficultés (Néhémie 1 et 2). Il sera actif a Jérusalem une
douzaine d’années. A cette époque-la, le nombre des exilés rentrés a Jérusalem et
dans ses environs.



A cette époque-13, le nombre d’exilés rentrés a Jérusalem et dans ses environs
immédiats serait selon les listes conservées en Néhémie 7,6-72 et Esdras 2,1-7 de
42 360. Mais en faisant le total des listes on n’arrive qu’a 29 818 pour Esdras et
31 089 pour Néhémie. Or il s’agit sans doute d’un mélange de deux listes. Il est
donc probable que les habitants de Jérusalem rentrés de Mésopotamie, ou leurs
descendants, pres d‘un siecle apres 1'édit de Cyrus, n’étaient que 15 000 environ.

Puis nos informations sautent jusqu’en 398-397, année d’activité d’Esdras, le
prétre qui est amené a imposer de sérieuses réformes pour faire respecter la loi
et les regles de pureté du peuple, telles qu’elles se sont élaborées et précisées en
Exil.

En fait, les livres d’Esdras (9-10) et Néhémie (13, 10) signalent de grandes
difficultés entre ceux qui sont restés au pays et ceux qui arrivent de Mésopotamie
dans un pays qu’ils ne connaissent pas dans sa réalité et qu’ils s’imaginaient
grandiose et entierement consacré au temple, au culte, a la fidélité religieuse telle
qu’ils I’avaient connue en Exil. Ainsi, en Esdras 4,1-4 nous apprenons que ceux
qui « rentrent » refusent la participation des « gens du pays » a la reconstruction
du temple. Ainsi, les uns et les autres n’ont pas la méme conception de la fidélité
a Israél et a son Dieu.

De plus, la reconstruction du temple et le retour de groupes importants d’exilés
ne rendaient pas a Israél sa liberté. Le peuple de Dieu restera soumis et
dépendant. Apres les Perses se seront les soldats d’Alexandre et leurs
descendants, puis les Romains, qui leur imposeront leur volonté et leur puissance
et les soumettront et tenteront de les briser, jusqu’a la destruction de Jérusalem
par les Romains en 70 apres Jésus.

i b

Photo 3 : Les remparts restaurés



Mais a tout, Israél survivra, par I’espérance et la foi née du premier Exil

2. POUR SITUER LES TEXTES BIBLIQUES DU PARCOURS

L’Exil est I'un des temps forts de I'histoire d’Israél. Autant que la sortie d’Egypte
et I'installation en Canaan, autant que le regne triomphant de David, la fin du
royaume de Juda et ses conséquences forgent 1'histoire, 1’existence, la foi du
peuple.

En effet, alors que tout s’effondrait et que 1’aventure d’Israél pouvait s’arréter la,
le peuple a survécu. Alors que des empires autrement puissants se batissaient et
disparaissaient au fil des siecles, Israél devait survivre a tous les exils, a tous les
anéantissements, a toutes les tentatives d’assimilation.

La clef de cette survie est probablement a chercher dans la maniere de vivre ce
premier Exil. Comprendre comment Israél vaincu est passé du désespoir le plus
absolu a I’espérance - méme mélée d’illusions - qui fait vivre, en passant par les
désirs de vengeance, les lamentations, les regrets et la reconnaissance des
erreurs passées, c’est comprendre comment une communauté peut survivre a
n’importe quelle catastrophe.

Pour percevoir les enjeux et les démarches d’'Israél en exil, nous avons retenu les
textes suivants :

- Psaume 137

- Jérémie 29,1-14

- Psaume 80

- Ezéchiel 34,1-31

- Esaie 44,24 - 45,7

- Esale 40,1-17

Ces passages ne racontent pas I’Exil. Aucun texte biblique ne raconte 1'Exil. Nous
avons simplement retenu quelques exemples de la priere, des méditations et des
prédications qui ont aidé le peuple a surmonter 1'épreuve.

Les textes retenus pour le parcours ont tous un lien étroit avec I’Exil. Mais ils ne
proviennent ni du méme auteur, ni du méme lieu, ni du méme moment. Ils
expriment des attitudes assez différentes a ’égard de la catastrophe qui a frappé
le peuple. Il serait sans doute faux de dire que 1'une de ces attitudes est la bonne,
tandis que les autres seraient fausses, contraires a la foi d’Israél. La lamentation,
le cri de vengeance, la méditation du passé qui permet de reconnaitre pourquoi
on en est venu la sont sans doute les fondations d’'une espérance nouvelle qui



n’est pas sans contenir sa part d’illusions humaines. Encore faut-il, pour qu'’il y ait
foi et fidélité, que chacune de ses attitudes vienne en son temps, que le peuple ne
se lamente pas quand il est temps d’espérer, qu'il ne se berce pas de faux espoirs
sans reconnaitre ses erreurs...

Mais pour comprendre ces textes il convient de les replacer dans leur situation
historique.

A) LES PSAUMES

Le livre des Psaumes n’est rien d’autre qu'un recueil de cantiques. Il en a donc
toutes les caractéristiques : il réunit des prieres composées et chantées a des
siecles de distance par des poetes et des musiciens croyants qui ont mis dans
leurs ceuvres les joies et les préoccupations de leur temps, que ce soient celles de
tout le peuple, ou des sujets tout personnels.

Tel qu’il se présente a nous, le recueil des Psaumes représente le choix de
cantiques retenus par les lévites qui constituaient les choeurs du second temple
au 3e-2e siecle avant Jésus.

Mais certains psaumes sont beaucoup plus anciens, et il n’est pas toujours facile
de situer leur origine. Car, comme c’est encore le cas aujourd’hui pour nos
cantiques, s’ils ont traversé le temps, ¢’est qu'ils exprimaient 1’angoisse ou la joie,
la peine ou l’espérance de telle manieére que la communauté du peuple se
retrouvait dans cette expression. Ils ont donc servi en bien d’autres occasions que
celle qui les a vus naitre et ont, a I’occasion, été adaptés, actualisés par des
corrections ou des rajouts. Ce qui était d’autant plus naturel que ces cantiques se
transmettaient oralement. De sorte que chaque psaume a sa propre origine et sa
propre histoire dont on peut parfois deviner quelque chose au travers d'une
lecture attentive, mais qui nous reste en grande partie cachée.

Le Psaume 137 est tres stirement un des plus jeunes, sinon le plus récent du
recueil. C’est aussi I'un des rares paumes dont la date d’origine soit pratiquement
certaine, car il parle clairement de la situation des exilés a Babylone, et il en parle
au passé : il s’agit donc d’un psaume qui date d’apres 537, en un temps ou la
possibilité du retour n’a pas estompé la douleur de la destruction du temple et de
la déportation. Pendant longtemps encore, il sera chanté dans les célébrations qui
commémorent la destruction du temple. Les difficultés du retour et la lenteur de
la reconstruction ne pouvaient qu’inciter a reprendre cette lamentation sur ce qui
est resté une des ruptures les plus tragiquement décisives de 1'Histoire d’Isra€l.
Le Psaume 80 a une origine plus ancienne. Comme il ne mentionne que des tribus
du royaume du Nord, dont le psaume ne dit pas clairement si elles existent encore



ou non, ses origines pourraient remonter jusqu’a la période qui précede la chute
de Samarie (721). Mais il contient des traits qui permettent de penser aussi a
’époque du roi Josias.

En tout cas, il est facile de comprendre quel usage pouvaient faire de ce psaume
les « petites gens » laissées sur place par les envahisseurs. Et ¢’est dans ce cadre-
la que nous l’avons retenu pour ce parcours.

B) JEREMIE

L’activité prophétique de Jérémie s’étend du regne de Josias aux mois qui ont
suivi la destruction du Temple. Jérémie n’est donc pas un prophete exilique a
proprement parler. Mais il a vécu la derniere décennie du royaume de Juda, et
pris parti dans le difficile débat de son temps. Il a appelé a la soumission devant
le jugement de Dieu et donc devant la puissance babylonienne.

Sa prédication eut un impact décisif sur les exilés, alors méme qu’elle n’avait
provoqué que le rejet du prophete par la majorité de ses contemporains. Son
annonce répétée de la catastrophe finale a permis que I'événement puisse étre
compris comme un acte du Dieu d’Israél. Jérusalem détruite n’était pas la défaite
de Dieu devant les pouvoirs supérieurs des divinités étrangeres.

Mais l'intérét méme de la prédication prophétique de Jérémie va faire de sa
transmission et de sa fixation écrite 1’'objet d’un débat et de tensions qui couvrent
plusieurs siecles. Le désordre du livre de Jérémie tel que nous le connaissons
témoigne de cette Histoire difficile. Il n’est pas possible de reconstituer
minutieusement cette Histoire, mais il importe que le lecteur soit attentif a un fait
: certaines parties ont été mises par écrit du vivant du prophete, mais le livre n’a
acquis sa forme actuelle qu’au second siecle avant JC, soit quatre siécles plus
tard.

Jérémie 29 n’échappe pas a ce processus. Il veut étre a I'origine une démarche du
prophete envers les exilés de 597, et sans doute une réaction négative de certains
d’entre eux. Mais la formulation actuelle du chapitre comporte des éléments
exiliques et postexiliques. Nous nous attacherons ici surtout a la lettre du
prophete aux exilés, qui témoigne bien de la tension entre 1’espérance lucide du
prophete et l'illusion idéologique d'une partie du peuple, exilé ou non.

C) EZECHIEL
Ezéchiel était prétre a Jérusalem (Ez. 1,1). Il a été déporté dés 597, avec Yoyakin.
Son ministere prophétique s’est écoulé de I'été 593 au printemps 571, en exil a



Tel Aviv, une des colonies de déportés, située au bord du fleuve Kebar, un canal
de dérivation de I’Euphrate, non loin de ’ancienne ville de Nippur, au sud-est de
Babylone.

Ezéchiel est ainsi un témoin de I’Exil dans sa premiere période, sous le regne de
Nabuchodonosor et la domination triomphale des Babyloniens. Prétre, il est
particulierement informé des pratiques du Temple, directement concerné par ce
qui advient de 1'édifice sacré.

Jusqu’en 587, sa prédication sera pour les déportés comme 1’écho en
Mésopotamie de la prédication de Jérémie a Jérusalem. Dieu juge son peuple, et
Jérusalem sera détruite, malgré tous les espoirs et toutes les illusions contraires.
Méme la mort de sa femme (Ez. 24,15-27), qui survient peu de temps avant la fin
de Jérusalem, est I'occasion d’annoncer le jugement.

Mais a partir de ce moment-la, Ezéchiel devient celui qui annonce pour Israél un
avenir. Il voit déja le Temple reconstruit (Ez. 40-44) et le peuple qui revit (37), et
la gloire de Dieu, qui avait quitté Jérusalem, réintégrer la ville reconstruite.
Ezéchiel 34 que nous avons retenu dans le dossier, est a la fois un chapitre
facilement compréhensible, et qui, bien que non daté, donne un peuple le ton de
la prophétie d’Ezéchiel, entre le jugement sur le passé - et le présent - et
I’'annonce d'un avenir ou s’inscrit le regne de Dieu sur son peuple.

D) UN ANONYME APPELE « DEUXIEME ESAIE »

Aucun livre de I’Ancien Testament n’a été écrit d’une seule traite, d'une seule
main. Pour la plupart des livres des prophetes, ce que nous lisons aujourd’hui est
le résultat d’un travail de collection. Les disciples des prophetes ont rassemblé,
collecté les oracles. Pour le livre d’Esaie, les choses sont un peu plus
compliquées, car on peut reconnaitre trois parties dans ces 66 chapitres.

- Chapitres 1-39 : recueil de prophéties et récits concernant le prophete Esaie, fils
d’Amos. Son activité prophétique se déroule a partir de 740 et jusqu’apres 700,
en un temps ou la puissance dominante du Moyen-Orient est I’Assyrie.

- Chapitres 40-55 : recueil des prophéties d’un prophete qui reste entierement
anonyme, mais qui connait Cyrus (Esaie 44,28 ; 45,1). 1l est de toute évidence
membre de la communauté de 1I’Exil. Sa prédication d’espérance s’inscrit tout
entiere dans les derniéres années de la domination babylonienne, entre 550 et
537. Ce prophéte anonyme est désigné aujourd’hui sous le nom de « Second Esaie
», ce qui correspond au fait que ses paroles ont été ajoutées a celles de son
lointain prédécesseur. Il y a aussi a une certaine parenté dans la maniere de
comprendre et de proclamer I’ceuvre du Dieu d’Israél, méme si les circonstances




sont tres différentes.

- Chapitres 56-66 : un recueil de prophéties tout aussi anonymes. Il est difficile de
dire s’il s’agit des prédications d’'une seule personne, ou de la poursuite par un
groupe de disciples, de la prédication du Second Esaie.

Esaie 44,24 - 45,7

est un des sommets de la prédication du Second Esaie. Les exilés ne voient dans
la progression des armées de Cyrus que 1’annonce d'un prochain changement de
maitre qui n’apportera rien de bon. Le prophete annonce, lui, que Cyrus est celui
que Dieu envoie pour sauver son peuple. Parce que Dieu est le Seigneur de
I'Histoire et de la Création, méme un roi paien qui I'ignore peut devenir son
serviteur, le berger que Dieu donne a son peuple.

Esaie 40, 1-17

contient sans doute le « récit » de la vocation du prophete. En tout cas, ce texte
fonde I'espérance proclamée tout au long des chapitres 40-55. Elle n’est pas
basée sur une analyse de la situation politique et militaire, mais sur la parole de
Dieu qui décide de sauver son peuple apres 1’avoir puni.

REMARQUE :

Il convient de manier avec précaution l'idée que I’Exil est la PUNITION d’Israél.
Cette notion se trouve sans doute bien dans I’Ancien Testament. Mais :

- d’une part, tous les textes de I’Ancien Testament qui parlent de I’'Exil n’y voient
pas le chatiment (Ps 137 par exemple),

- d’autre part, lorsque I’Exil est présenté par des prophetes et des écrivains
d’ISRAEL comme la punition du peuple, cela comporte un élément de confession
des péchés indéniable, parce qu’ils font partie du peuple. Lorsque nous en parlons
de ’EXTERIEUR du peuple, nous risquons de nous placer en juges ou en
accusateurs, ce que I’Ecriture ne nous permet certainement pas.

Crédit : Jean Hadey (UEPAL) - Point KT



