
Espérer en Exil – Là-bas, au bord
des fleuves de Babylone

L’Exi l ,  comme  l ’Exode,  sont  des
expériences  charnières  dans  la  vie  du
peuple  d’Israël.  Si  l’Exode  peut  être
considéré comme son acte de naissance,
l’Exil  aurait  pu  signifier  la  fin  de  son
existence. C’est pourtant l’inverse qui s’est
produit. Pour mieux comprendre les textes
bibliques que nous allons vous proposer au
fil  des  prochaines  mises  en  ligne,  il

convient de les replacer dans leur situation historique. Nous ferons un lien sur
l’ensemble de ces notes extraites du dossier de catéchèse enfants : Espérer en
Exil. Les fiches bibliques ont été préparées par Jean HADEY.

PRÉAMBULE

L’Exil, une nouvelle naissance
L’Exil, comme l’Exode, sont des expériences charnières dans la vie du peuple
d’Israël. Si l’Exode peut être considéré comme son acte de naissance, l’Exil aurait
pu signifier la fin de son existence. C’est pourtant l’inverse qui s’est produit.
La déportation à Babylone est devenue pour les Juifs l’occasion de vivre une
nouvelle  naissance.  L’expérience  les  a  transformés,  mais  ils  sont  toujours  le
peuple de Dieu. À Babylone comme à Jérusalem, il est avec eux.
Fin et recommencement, mort et nouvelle vie, ce thème est développé sur la toile
de fond de l’Exil  à Babylone. Il  ne s’agit pas d’un parcours historique. Le fil
conducteur est une réflexion sur les événements et sur des réactions possibles
pour y répondre. Nous nous demanderons à partir de là comment assumer des
événements semblables et comment les intégrer à ce que nous vivons.
Cette démarche se vit sur trois plans :
– l’acquisition de connaissances : textes bibliques en relation avec les événements
de l’Exil, données historiques et culturelles éclairant cette période…
– l’interprétation : passer du texte au(x) sens, de l’événement aux significations,
du concret au niveau symbolique.
– l’appropriation et l’actualisation : comment les réalités vécues par le peuple

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-bas-au-bord-des-fleuves-de-babylone-esperer-en-exil/


d’Israël résonnent-elles dans notre vie ? Comment réagissons-nous devant des
catastrophes que nous rencontrons ? À quoi nos découvertes nous conduisent-
elles ?
Ces trois plans ne sont pas toujours distincts, ni dans le temps, ni dans la manière
de les vivre avec les enfants : un chant, un jeu, un dessin peuvent servir aussi
bien à découvrir et à mémoriser des renseignements concrets qu’à exprimer une
interrogation ou à révéler une émotion personnelle, par exemple.

1. L’EXIL DANS L’HISTOIRE DU PEUPLE D’ISRAËL

=> Les données générales :

Israël : quelques tribus entre les grandes puissances

Ce  qui  détermine  toute  l’histoire  d’Israël,  c’est  la  terre  de  Canaan.  Nous
l’appelons Palestine, mais ce n’est qu’un lieu de passage, entre le désert à l’est et
la Méditerranée à l’ouest.
Le long de la côte, dans la vallée du Jourdain et la dépression de la mer Morte, et
même par la montagne d’Ephraïm, les routes vont d’Égypte en Mésopotamie et en
Asie mineure.
Parce que sur cette étroite bande de terre il était possible de trouver de manière
régulière de quoi nourrir et abreuver les animaux et les hommes, les caravanes
commerciales  regroupant  des  centaines  d’ânes  passaient  par  là,  comme  les
troupeaux de petit bétail des semi-nomades… et aussi les armées des grandes
puissances  du  moment,  avides  de  contrôler  les  routes  utiles  à  leur
approvisionnement et de disposer d’une zone tampon entre eux et leurs rivaux.
L’histoire de ce pays aurait pu se résumer entièrement aux passages plus ou
moins réguliers de la domination égyptienne à celle des empires qui naissaient,
enflaient puis disparaissaient, en Mésopotamie (Babyloniens, Assyriens…) ou en
Asie mineure (Hittites).
Dans ces conditions, il n’y avait, à vue humaine, que bien peu de possibilités pour
qu’un peuple puisse naître, s’installer et grandir, devenir un état indépendant qui
survivra  en  Palestine  durant  environ  trois  siècles.  Il  fallut  pour  cela  un
« accident » de l’Histoire : la disparition ou l’affaiblissement simultané des deux
puissances qui en 1269 avant Jésus-Christ, se partageaient encore le contrôle du
Moyen-Orient. À cette date en effet, Ramsès II, pharaon d’Égypte, et Hattusil III,
roi des Hittites, passaient un traité, aucun des deux n’ayant pu écraser l’autre.
Un siècle  plus  tard,  les  Hittites  ont  totalement  disparu  de  l’Histoire.  Et  les



Égyptiens, attaqués par des « peuples de la mer » (dont font partie les Philistins
de la Bible), ne sortent plus de la vallée du Nil. C’est alors que les tribus israélites
vont prendre le contrôle du pays de Canaan et, sous la conduite de David, bâtir un
royaume puissant qui s’étendra de la frontière égyptienne à l’Euphrate.
Mais il suffira que cette « anomalie » dans l’histoire prenne fin, que de nouveaux
empires s‘imposent en Mésopotamie pour que l’indépendance et la survie d’un
état israélite soient fortement compromises. Et comme la fragilité et les querelles
internes se sont mises de la partie, Israël n’avait, militairement, économiquement,
politiquement,  aucune  chance  de  survie.  De  ce  point  de  vue-là,  l’Exil  était
inévitable et n‘est qu’une péripétie dans l’histoire mondiale.

Quelques grandes dates de l’histoire d’Israël

Toutes les dates qui suivent sont « avant Jésus-Christ », bien entendu. Dans les
tableaux chronologiques de vos Bibles ou d’autres livres, vous trouverez peut-être
des dates différentes,  parce que la  datation de certains événements est  très
difficile et évolue selon les réflexions et les découvertes.

– Entre 2000 et 1300 environ, des clans et
des tribus araméennes s‘installent plus ou
moins provisoirement en Canaan dans une

existence semi-nomade.
– Entre 1300 et 1200 un groupe de tribus,

guidées par Moïse puis par Josué, sort
d’Égypte et pénètre en Canaan. Vers 1010
Saül, puis David, deviennent rois en Israël.
David assure la domination définitive des

Israélites sur le pays de Canaan. Il se taille
un vaste empire auquel son fils Salomon

imposera l’organisation et le pouvoir de la
royauté à la manière de l’Orient ancien.
– En 932-933 à la mort de Salomon, le

royaume est divisé : Israël au Nord, avec
Jéroboam ; Jérusalem et Juda au sud où se
succèdent des descendants de David. Les

deux royaumes s‘opposeront parfois
violemment.

– En 722-721, les Assyriens prennent
Samarie, capitale du royaume du Nord, qui
est anéanti. Les habitants sont déportés, et

les Assyriens installent dans le pays des
colons assyriens (II Rois 17,1-41). Le

royaume de Juda se soumet à l’Assyrie et lui
paie un tribut. Il restera sous domination

assyrienne jusqu’aux années 640-609.

– À partir de 622, c’est le règne de Josias qui, profitant de
l’affaiblissement de l’Assyrie, procède à une réforme politico-

religieuse qui lui permet de rétablir pour quelques courtes
années le royaume de David. Mais en – 609 les Égyptiens

veulent porter secours aux dernières troupes assyriennes qui
résistent encore aux Babyloniens. Josias veut couper la route
au pharaon, mais il est tué dans la bataille. Son second fils
Yoakhaz règne environ trois mois, avant d’être déposé et

déporté en Égypte. Le pharaon installe son frère ainé, Yoyakim,
sur le trône de Jérusalem.

– En 605, Nabuchodonosor écrase l’armée égyptienne à
Karkémish, sur l’Euphrate. Yoyakim se soumet à Babylone et
paie un tribut, qu’il cesse de verser en -601, provoquant une

réaction de Babylone (4 ans plus tard).
– En 598 ou -597 Jérusalem est assiégée et tombe aux mains

de Babylone. Yoyakin, qui a succédé à son père, est emmené en
déportation à Babylone. Avec lui, une grande partie des élites
de Jérusalem – prêtres, artisans, chefs militaires. Ezéchiel, le

prophète, fait partie de cette première vague de déportés.
Nabuchodonosor installe alors à Jérusalem, comme roi, le

troisième fils de Josias, Sédécias. Jérusalem sera détruite en
-587.



 

=> La fin du Royaume de Juda et les débuts de l’Exil

Avec la mort de Josias, l’Histoire de l’état de David entre dans ses dernières
convulsions.
À Jérusalem, deux partis sont en conflit :
– Ceux qui, comme le prophète Jérémie, pensent que la victoire babylonienne est
irréversible, parce qu’elle est le châtiment de Dieu sur son peuple infidèle et qui
appellent à la soumission.
– Et ceux qui, comme certains prêtres, ne peuvent accepter l’idée de la défaite. Au
nom de la foi d’Israël, à cause des promesses de Dieu à David (II Sam.7,8-16), et
parce que le temple est pour eux « la maison de Dieu », dont Dieu ne saurait
accepter qu’elle tombe aux mains des étrangers, ils prêchent la révolte, poussent
à une coalition anti babylonienne pour laquelle ils espèrent le soutien des
Égyptiens.

C’est, au bout du compte, ce parti-là qui l’emporte. Sédécias est assez indécis
mais se révolte contre Babylone, cesse de payer le tribut. Et la machine de guerre
babylonienne se met en marche, prend une à une les places fortes judéennes,
assiège Jérusalem pendant un an et demi. Et même si une intervention égyptienne
provoque une interruption de ce siège, ce n’est qu’un bref répit.

Fin juillet 587, les Babyloniens pénètrent dans Jérusalem. Sédécias et sa suite, qui
ont tenté de fuir, sont conduits devant Nabuchodonosor. Les fils de Sédécias sont
égorgés  devant  lui,  puis  on  lui  crève  les  yeux.  Un  nombre  important  de
combattants sont tués.  Fin août 587,  le  temple et  la  ville  de Jérusalem sont
incendiés et démolis, les objets du culte installés par Salomon sont emportés par
les vainqueurs.
Tous les survivants un peu importants sont à leur tour déportés, c’est la fin de
l’Histoire d’Israël en tant qu’état indépendant. Mais ce n’est pas la fin du peuple
d’Israël.



Photo 1 : Jérusalem en ruine

=> La survie d’un peuple vaincu

Comme  Israël,  d’autres  petits  peuples  de  Palestine  ont  été  écrasés  par  la
puissance babylonienne : les Philistins, les Phéniciens, Ammon, Moab… Aucun ne
s’en est remis, Israël a survécu. Il est difficile de dire comment, car les textes,
bibliques ou étrangers, ne décrivent pas la situation, ne racontent pas le temps de
l’Exil. Les indications sont rares, mais elles permettent de comprendre ce qui a
permis au peuple de Dieu de vivre.

a) En Exil
Le nombre des déportés à Babylone n’est pas aussi  important qu’on peut se
l’imaginer. En effet :
– On ne sait rien des déportés du Royaume du Nord exilés par les Assyriens en
722,  et  on  peut  supposer  qu’ils  s’étaient  assimilés  à  la  population
mésopotamienne.
– II Rois 24,14 indique une déportation de 10 000 personnes en 597 et, en 587,
« le reste du peuple qui restait dans la ville » (II Rois 25,11). Mais ces indications
sont très vagues.
– Les données du livre de Jérémie semblent beaucoup plus précises. Elles donnent
:
3 023 Judéens en 597 (Jér. 52,28)
832 survivants en 587 (Jér. 52,29)
745 déportés en 582 (Jér. 52,30), sans doute à l‘occasion de quelque trouble.
Même en admettant  que les  chiffres  du livre  de Jérémie ne concernent  que
Jérusalem et qu’il faille y ajouter des personnes plus ou moins influentes des cités
de Juda, le nombre de 10 000 déportés à Babylone est un chiffre plafond. Cela fait



beaucoup de vies qui changent de cours. Mais ce n’est pas la totalité d’un peuple

b) Conditions de vie
Les conditions de vie des déportés ne sont sans doute pas des plus agréables.
Mais la déportation n’est pas l’esclavage. Après tout, c’est l’élite d’un peuple qui
est  déportée,  à  titre d’otages,  pour que le roi  les ait  «  sous la  main ».  Les
indications des livres de Jérémie (29,4-7), d’Ezéchiel (1,3 ; 8,1 ; 14,1 ; 20,1) et des
Rois (II Rois 25,27-30) montrent que le roi Yoyakin, bien que dépossédé de tout
pouvoir, est traité en roi vassal. Et si les déportés sont assignés à résidence, ils
vivent en communauté dans les différents lieux de déportation, gardant leurs
Anciens, avec la possibilité de construire leurs maisons, de fonder des familles, de
pratiquer leur religion et de respecter leurs usages.
Mais la difficulté, pour les exilés, c’est que toute la vie de Jérusalem tournait
autour du temple, lieu de culte unique depuis la réforme de Josias, « lieu que Dieu
a choisi pour y faire habiter son nom », selon la formule du Deutéronome. C‘est
au  temple  qu’ils  montaient  pour  prier,  pour  les  cultes,  pour  les  grandes
rencontres  du peuple,  pour consulter  Dieu quant  aux décisions publiques ou
privées qu’il convenait de prendre. Or le temple n’existe plus. Et ils sont bien loin
du lieu où il s’élevait. En outre, la terre étrangère est rituellement impure, on ne
peut y célébrer un culte au Dieu d’Israël.
Alors les exilés vont développer les pratiques qui peuvent encore être respectées
loin de Jérusalem. Elles ne sont pas nouvelles, elles sont même très anciennes,
mais  du  fait  que  tout  ce  qui  est  lié  au  temple  est  devenu impossible,  elles
prennent une valeur et une importance qu’elles n’avaient jamais eues : le respect
du sabbat, par exemple, qui deviendra au temps de Jésus une démarche tatillonne
poussée  à  l’absurde,  est,  en  Exil,  une  confession  de  foi,  un  signe  de
l’appartenance au peuple de Dieu. Il en est de même pour la circoncision que les
Mésopotamiens n’ont jamais pratiquée. C’est en Exil encore que, par la force des
choses, va se développer ce qui deviendra le culte de la synagogue : lectures des
textes anciens, méditation et prière.
En tout, cela ne fait que quelques substituts imparfaits, insatisfaisants pour tous
ceux qui manque de temple. Tous les exilés ne s’y rallient sans doute pas. Mais
ceux qui le font, le font au nom d’une fidélité au passé qui leur assure un avenir.

c) Les autres Exils
Tous les Judéens n’ont pas été déportés. Mais un certain nombre d’entre eux ont
choisi la fuite. Il semble que quelques-uns ont cherché refuge chez les peuples



voisins, Ammon, Moab, Edom… Ceux-là ont disparu, se sont fondus dans leurs
peuples d’accueil et ont subi leur sort.
Ce qui est certain, c’est qu’un groupe relativement important de Judéens s’est
enfui vers l’Égypte, entrainant Jérémie dans leur fuite, bien que le prophète se
soit opposé à cette démarche-là (Jérémie 42). Ils fondèrent là une colonie juive qui
se maintint, sans trop de souci de retour, jusqu’à l’époque romaine.

d) Au pays
Malgré tous les départs, nombreux étaient ceux qui restèrent sur place. Jérémie
39,10 et II Rois 25,12 indiquent que les Babyloniens ont délibérément laissé sur
place les gens les plus faibles, les plus démunis. Ceux-là pouvaient cultiver la
terre, payer un imp6t, sans pour autant se risquer à une révolte. Habitués à obéir,
ils n’avaient plus personne pour les diriger, les guider, les informer.
Ils  n’étaient  pas  dangereux  pour  leurs  vainqueurs.  Ceux-là  pouvaient,  d’une
certaine manière,  poursuivre  sur  place le  culte  du temple.  Même ruiné,  son
emplacement restait sacré, et Jérémie 41,5 laisse entendre qu’on pouvait encore y
monter en pèlerinage.
Mais ceux qui restaient ainsi au pays vivaient au milieu des ruines. Les fouilles
archéologiques ont montré que toutes les cités du royaume de Juda ont été rasées
à ce moment-là. Certaines n’ont plus jamais été rebâties, d’autres ne l’ont été que
beaucoup plus tard. Les habitants se sont donc logés dans des maisons qui n’ont
pas laissé de traces.
La situation était on ne peut plus difficile, surtout que beaucoup des artisans qui
auraient pu fournir des outils et des ustensiles faisaient partie des déportés. Peu à
peu par contre, à force de cultiver les terres abandonnées par des propriétaires
exilés, ils s’en sont sentis les maitres, et cela devait poser quelques problèmes au
moment du retour des déportés.

e) Pour survivre, la foi, mais pour que la foi vive ?
Ce qui permet à Israël de dépasser la catastrophe c’est sa religion, c’est sa foi.
Cela, nous pouvons le dire aujourd’hui. Mais au moment de la catastrophe de 587,
et dans les années qui ont suivi, ce qui était menacé de mort, c’est la foi d’Israël.
En effet, que devenaient les promesses de fidélité de Dieu ? Celles qu’il avait
faites à David (II Sam. 7) et par les prophètes (Ésaïe 33,17-24 ; 37,21-35) ? Le
Dieu d’Israël apparaissait soit comme infidèle à ses promesses, soit comme trop
faible pour les réaliser. La victoire du roi de Babylone, c’est aussi la victoire des
dieux de Babylone. La destruction du temple signifiait aussi cela aux yeux des



vainqueurs, et bien des vaincus ont pu penser la même chose.
Mais, en Exil ou au pays, une minorité sans doute des survivants entreprit tout un
travail de méditation et de réflexion pour répondre à la question du peuple. Il a
examiné  les  prédications  conservées  des  prophètes.  Ce  travail  visait  à
comprendre et surmonter la catastrophe. De cette activité devaient surgir les
réponses qui refoulent au second plan les lamentations :
– Ce n’est pas Dieu qui avait  abandonné le peuple,  mais le peuple qui avait
abandonné Dieu, et qui en subissait les conséquences. Tous les cris des prophètes
qui n’avaient pas obtenu la conversion du peuple servaient maintenant à assurer
sa survie : si Dieu tient parole, quand il menace, il peut aussi tenir ses promesses
de fidélité.
– Le regard lucide et sans complaisance sur le passé a alors permis de regarder
l’avenir  avec  espérance.  Ézéchiel  d’abord,  le  prophète  anonyme  dont  les
prédications sont recueillies en Ésaïe 40 à 55, forts de la certitude que Dieu est
fidèle, et qu’il est vivant, maître de l’Histoire et du monde, vont proclamer cette
espérance qui seule fait vivre…

Photo 2 : fresque d’exilés vers Babylone

=> La fin (?) de l’Exil

En 550 avant Jésus apparaît au nord-est de l’empire babylonien un nouveau
conquérant : Cyrus II, roi des Perses. Il est vainqueur des Mèdes, puis de Crésus,
roi de Lydie, en 547. Au même moment, l’empire babylonien se dégrade. Son
dernier roi laisse se désintégrer l’organisation du pays, ne s’intéresse pas au
pouvoir, ni au maintien des conquêtes militaires.



En  539,  Cyrus  pénètre  pratiquement  sans  combat  dans  Babylone.  Son  fils
Cambyse fera la conquête de l’Égypte.
Or,  la  politique  des  rois  perses  est  l’inverse  de  celle  des  Babyloniens.  Ils
respectent les langues, les coutumes et les cultes des pays soumis. C’est dans la
ligne de cette politique générale que Cyrus publie en 537 un décret conservé en
Esdras 6,3-5 qui ordonne la reconstruction du temple. Il n’est pas certain que ce
décret impliquait une autorisation de retour. D’ailleurs celui-ci fut plutôt lent à se
dessiner, et tous les exilés – ou plutôt tous les descendants d’exilés – ne revinrent
pas. En Égypte ou à Babylone, ils avaient fait leur vie, retrouvé des racines.
Nombreux furent donc ceux qui se contentèrent de faire une fois ou l’autre le
pèlerinage au Temple.
Les quelques données dont nous disposons se trouvent dans les livres d’Esdras et
Néhémie, mais elles ne sont pas en ordre. Il est cependant à peu près certain que,
dès  537  une  première  caravane  arrive  à  Jérusalem.  Elle  est  conduite  par
Sheshbaçar, chargé de mission de Cyrus et peut-être descendant de Yoyakin. Elle
rapporte un certain nombre des objets du culte saisis en 587, reconstruit un autel
et rétablit le culte régulier. Les premiers à revenir sont des prêtres et des artisans
qui entreprennent la reconstruction du temple.
Mais  les  choses  n’avancent  pas  vite  :  ces  exilés  sont  sans  doute  seuls  à  se
préoccuper du temple, et ils rencontrent dans la population locale la plus grande
inertie, quand ce n’est pas une certaine hostilité.

Entre  525-522  arrive  un  autre  chargé  de  mission.  Zorobabel,  qui  est,  lui,
certainement un descendant de David.  Sous l’impulsion des prophètes Aggée
(520) et Zacharie (520-515), les travaux du temple reprennent alors et sont menés
à bien. L’empire perse ayant quelques difficultés de succession et la présence de
Zorobabel suscitent à ce moment-là un espoir aussi bref que vif de voir se rétablir
un  royaume  à  Jérusalem  (Aggée  2,20-23).  Cet  espoir  vite  déçu  contribue
probablement à l’entreprise de construction. Mais en 515, lors de la fête de la
dédicace du temple reconstruit, Zorobabel n’est plus là (Néh. 6,13-22).

Ce qui se passe pendant les 70 ans qui suivent, nous l’ignorons totalement. En
445 arrive à Jérusalem un nouveau chargé de mission, Néhémie. Il trouve une
ville encore à moitié ruinée, et entreprend la reconstruction des murs d’enceinte
de Jérusalem, non sans difficultés (Néhémie 1 et 2). Il sera actif à Jérusalem une
douzaine d’années. A cette époque-là, le nombre des exilés rentrés à Jérusalem et
dans ses environs.



À cette époque-là, le nombre d’exilés rentrés à Jérusalem et dans ses environs
immédiats serait selon les listes conservées en Néhémie 7,6-72 et Esdras 2,1-7 de
42 360. Mais en faisant le total des listes on n’arrive qu’à 29 818 pour Esdras et
31 089 pour Néhémie. Or il s’agit sans doute d’un mélange de deux listes. Il est
donc probable que les habitants de Jérusalem rentrés de Mésopotamie, ou leurs
descendants, près d‘un siècle après l’édit de Cyrus, n’étaient que 15 000 environ.

Puis nos informations sautent jusqu’en 398-397, année d’activité d’Esdras, le
prêtre qui est amené à imposer de sérieuses réformes pour faire respecter la loi
et les règles de pureté du peuple, telles qu’elles se sont élaborées et précisées en
Exil.

En fait,  les  livres  d’Esdras  (9-10)  et  Néhémie (13,  10)  signalent  de grandes
difficultés entre ceux qui sont restés au pays et ceux qui arrivent de Mésopotamie
dans un pays qu’ils ne connaissent pas dans sa réalité et qu’ils s’imaginaient
grandiose et entièrement consacré au temple, au culte, à la fidélité religieuse telle
qu’ils l’avaient connue en Exil. Ainsi, en Esdras 4,1-4 nous apprenons que ceux
qui « rentrent » refusent la participation des « gens du pays » à la reconstruction
du temple. Ainsi, les uns et les autres n’ont pas la même conception de la fidélité
à Israël et à son Dieu.

De plus, la reconstruction du temple et le retour de groupes importants d’exilés
ne  rendaient  pas  à  Israël  sa  liberté.  Le  peuple  de  Dieu  restera  soumis  et
dépendant.  Après  les  Perses  se  seront  les  soldats  d’Alexandre  et  leurs
descendants, puis les Romains, qui leur imposeront leur volonté et leur puissance
et les soumettront et tenteront de les briser, jusqu’à la destruction de Jérusalem
par les Romains en 70 après Jésus.

Photo 3 : Les remparts restaurés



Mais à tout, Israël survivra, par l’espérance et la foi née du premier Exil
 

2. POUR SITUER LES TEXTES BIBLIQUES DU PARCOURS

L’Exil est l’un des temps forts de l’histoire d’Israël. Autant que la sortie d’Égypte
et l’installation en Canaan, autant que le règne triomphant de David, la fin du
royaume de Juda et ses conséquences forgent l’histoire,  l’existence, la foi  du
peuple.
En effet, alors que tout s’effondrait et que l’aventure d’Israël pouvait s’arrêter là,
le peuple a survécu. Alors que des empires autrement puissants se bâtissaient et
disparaissaient au fil des siècles, Israël devait survivre à tous les exils, à tous les
anéantissements, à toutes les tentatives d’assimilation.
La clef de cette survie est probablement à chercher dans la manière de vivre ce
premier Exil. Comprendre comment Israël vaincu est passé du désespoir le plus
absolu à l’espérance – même mêlée d’illusions – qui fait vivre, en passant par les
désirs  de  vengeance,  les  lamentations,  les  regrets  et  la  reconnaissance  des
erreurs passées, c’est comprendre comment une communauté peut survivre à
n’importe quelle catastrophe.
Pour percevoir les enjeux et les démarches d’Israël en exil, nous avons retenu les
textes suivants :
– Psaume 137
– Jérémie 29,1-14
– Psaume 80
– Ezéchiel 34,1-31
– Ésaïe 44,24 – 45,7
– Ésaïe 40,1-17
Ces passages ne racontent pas l’Exil. Aucun texte biblique ne raconte l’Exil. Nous
avons simplement retenu quelques exemples de la prière, des méditations et des
prédications qui ont aidé le peuple à surmonter l’épreuve.
Les textes retenus pour le parcours ont tous un lien étroit avec l’Exil. Mais ils ne
proviennent  ni  du même auteur,  ni  du même lieu,  ni  du même moment.  Ils
expriment des attitudes assez différentes à l’égard de la catastrophe qui a frappé
le peuple. Il serait sans doute faux de dire que l’une de ces attitudes est la bonne,
tandis que les autres seraient fausses, contraires à la foi d’Israël. La lamentation,
le cri de vengeance, la méditation du passé qui permet de reconnaitre pourquoi
on en est venu là sont sans doute les fondations d’une espérance nouvelle qui



n’est pas sans contenir sa part d’illusions humaines. Encore faut-il, pour qu’il y ait
foi et fidélité, que chacune de ses attitudes vienne en son temps, que le peuple ne
se lamente pas quand il est temps d’espérer, qu’il ne se berce pas de faux espoirs
sans reconnaitre ses erreurs…
Mais pour comprendre ces textes il convient de les replacer dans leur situation
historique.

A) LES PSAUMES
Le livre des Psaumes n’est rien d’autre qu’un recueil de cantiques. Il en a donc
toutes les caractéristiques : il réunit des prières composées et chantées à des
siècles de distance par des poètes et des musiciens croyants qui ont mis dans
leurs œuvres les joies et les préoccupations de leur temps, que ce soient celles de
tout le peuple, ou des sujets tout personnels.
Tel  qu’il  se  présente à  nous,  le  recueil  des  Psaumes représente le  choix  de
cantiques retenus par les lévites qui constituaient les chœurs du second temple
au 3e-2e siècle avant Jésus.
Mais certains psaumes sont beaucoup plus anciens, et il n’est pas toujours facile
de situer  leur  origine.  Car,  comme c’est  encore le  cas  aujourd’hui  pour nos
cantiques, s’ils ont traversé le temps, c’est qu’ils exprimaient l’angoisse ou la joie,
la  peine  ou  l’espérance  de  telle  manière  que  la  communauté  du  peuple  se
retrouvait dans cette expression. Ils ont donc servi en bien d’autres occasions que
celle qui les a vus naître et ont, à l’occasion, été adaptés, actualisés par des
corrections ou des rajouts. Ce qui était d’autant plus naturel que ces cantiques se
transmettaient oralement. De sorte que chaque psaume a sa propre origine et sa
propre histoire dont on peut parfois  deviner quelque chose au travers d’une
lecture attentive, mais qui nous reste en grande partie cachée.
Le Psaume 137 est très sûrement un des plus jeunes, sinon le plus récent du
recueil. C’est aussi l’un des rares paumes dont la date d’origine soit pratiquement
certaine, car il parle clairement de la situation des exilés à Babylone, et il en parle
au passé : il s’agit donc d’un psaume qui date d’après 537, en un temps où la
possibilité du retour n’a pas estompé la douleur de la destruction du temple et de
la déportation. Pendant longtemps encore, il sera chanté dans les célébrations qui
commémorent la destruction du temple. Les difficultés du retour et la lenteur de
la reconstruction ne pouvaient qu’inciter à reprendre cette lamentation sur ce qui
est resté une des ruptures les plus tragiquement décisives de l’Histoire d’Israël.
Le Psaume 80 a une origine plus ancienne. Comme il ne mentionne que des tribus
du royaume du Nord, dont le psaume ne dit pas clairement si elles existent encore



ou non, ses origines pourraient remonter jusqu’à la période qui précède la chute
de Samarie (721). Mais il contient des traits qui permettent de penser aussi à
l’époque du roi Josias.
En tout cas, il est facile de comprendre quel usage pouvaient faire de ce psaume
les « petites gens » laissées sur place par les envahisseurs. Et c’est dans ce cadre-
là que nous l’avons retenu pour ce parcours.

B) JÉRÉMIE
L’activité prophétique de Jérémie s’étend du règne de Josias aux mois qui ont
suivi la destruction du Temple. Jérémie n’est donc pas un prophète exilique à
proprement parler. Mais il a vécu la dernière décennie du royaume de Juda, et
pris parti dans le difficile débat de son temps. Il a appelé à la soumission devant
le jugement de Dieu et donc devant la puissance babylonienne.
Sa prédication eut un impact décisif sur les exilés, alors même qu’elle n’avait
provoqué que le rejet du prophète par la majorité de ses contemporains. Son
annonce répétée de la catastrophe finale a permis que l’événement puisse être
compris comme un acte du Dieu d’Israël. Jérusalem détruite n’était pas la défaite
de Dieu devant les pouvoirs supérieurs des divinités étrangères.
Mais l’intérêt même de la prédication prophétique de Jérémie va faire de sa
transmission et de sa fixation écrite l’objet d’un débat et de tensions qui couvrent
plusieurs siècles. Le désordre du livre de Jérémie tel que nous le connaissons
témoigne  de  cette  Histoire  difficile.  Il  n’est  pas  possible  de  reconstituer
minutieusement cette Histoire, mais il importe que le lecteur soit attentif à un fait
: certaines parties ont été mises par écrit du vivant du prophète, mais le livre n’a
acquis sa forme actuelle qu’au second siècle avant JC, soit quatre siècles plus
tard.
Jérémie 29 n’échappe pas à ce processus. Il veut être à l’origine une démarche du
prophète envers les exilés de 597, et sans doute une réaction négative de certains
d’entre eux.  Mais la  formulation actuelle  du chapitre comporte des éléments
exiliques  et  postexiliques.  Nous  nous  attacherons  ici  surtout  à  la  lettre  du
prophète aux exilés, qui témoigne bien de la tension entre l’espérance lucide du
prophète et l’illusion idéologique d’une partie du peuple, exilé ou non.

C) ÉZÉCHIEL
Ézéchiel était prêtre à Jérusalem (Ez. 1,1). Il a été déporté dès 597, avec Yoyakin.
Son ministère prophétique s’est écoulé de l’été 593 au printemps 571, en exil à



Tel Aviv, une des colonies de déportés, située au bord du fleuve Kebar, un canal
de dérivation de l’Euphrate, non loin de l’ancienne ville de Nippur, au sud-est de
Babylone.
Ezéchiel est ainsi un témoin de l’Exil dans sa première période, sous le règne de
Nabuchodonosor  et  la  domination  triomphale  des  Babyloniens.  Prêtre,  il  est
particulièrement informé des pratiques du Temple, directement concerné par ce
qui advient de l’édifice sacré.
Jusqu’en  587,  sa  prédication  sera  pour  les  déportés  comme  l’écho  en
Mésopotamie de la prédication de Jérémie à Jérusalem. Dieu juge son peuple, et
Jérusalem sera détruite, malgré tous les espoirs et toutes les illusions contraires.
Même la mort de sa femme (Ez. 24,15-27), qui survient peu de temps avant la fin
de Jérusalem, est l’occasion d’annoncer le jugement.
Mais à partir de ce moment-là, Ezéchiel devient celui qui annonce pour Israël un
avenir. Il voit déjà le Temple reconstruit (Ez. 40-44) et le peuple qui revit (37), et
la gloire de Dieu, qui avait quitté Jérusalem, réintégrer la ville reconstruite.
Ezéchiel 34 que nous avons retenu dans le dossier,  est à la fois un chapitre
facilement compréhensible, et qui, bien que non daté, donne un peuple le ton de
la  prophétie  d’Ezéchiel,  entre  le  jugement  sur  le  passé  –  et  le  présent  –  et
l’annonce d’un avenir où s’inscrit le règne de Dieu sur son peuple.

D) UN ANONYME APPELÉ « DEUXIÈME ÉSAÏE »
Aucun livre de l’Ancien Testament n’a été écrit d’une seule traite, d’une seule
main. Pour la plupart des livres des prophètes, ce que nous lisons aujourd’hui est
le résultat d’un travail de collection. Les disciples des prophètes ont rassemblé,
collecté  les  oracles.  Pour  le  livre  d’Ésaïe,  les  choses  sont  un  peu  plus
compliquées, car on peut reconnaitre trois parties dans ces 66 chapitres.
– Chapitres 1-39 : recueil de prophéties et récits concernant le prophète Esaïe, fils
d’Amos. Son activité prophétique se déroule à partir de 740 et jusqu’après 700,
en un temps ou la puissance dominante du Moyen-Orient est l’Assyrie.
– Chapitres 40-55 : recueil des prophéties d’un prophète qui reste entièrement
anonyme, mais qui connait Cyrus (Esaïe 44,28 ; 45,1). Il est de toute évidence
membre de la communauté de l’Exil. Sa prédication d’espérance s’inscrit tout
entière dans les dernières années de la domination babylonienne, entre 550 et
537. Ce prophète anonyme est désigné aujourd’hui sous le nom de « Second Ésaïe
», ce qui correspond au fait que ses paroles ont été ajoutées à celles de son
lointain prédécesseur. Il y a aussi à une certaine parenté dans la manière de
comprendre et de proclamer l’œuvre du Dieu d’Israël, même si les circonstances



sont très différentes.
– Chapitres 56-66 : un recueil de prophéties tout aussi anonymes. Il est difficile de
dire s’il s’agit des prédications d’une seule personne, ou de la poursuite par un
groupe de disciples, de la prédication du Second Ésaïe.

Ésaïe 44,24 – 45,7
est un des sommets de la prédication du Second Ésaïe. Les exilés ne voient dans
la progression des armées de Cyrus que l’annonce d’un prochain changement de
maitre qui n’apportera rien de bon. Le prophète annonce, lui, que Cyrus est celui
que Dieu envoie pour sauver son peuple.  Parce que Dieu est le Seigneur de
l’Histoire et de la Création, même un roi païen qui l’ignore peut devenir son
serviteur, le berger que Dieu donne à son peuple.

Ésaïe 40, 1-17
contient sans doute le « récit » de la vocation du prophète. En tout cas, ce texte
fonde l’espérance proclamée tout au long des chapitres 40-55. Elle n’est pas
basée sur une analyse de la situation politique et militaire, mais sur la parole de
Dieu qui décide de sauver son peuple après l’avoir puni.

REMARQUE :
Il convient de manier avec précaution l’idée que l’Exil est la PUNITION d’Israël.
Cette notion se trouve sans doute bien dans l’Ancien Testament. Mais :
– d’une part, tous les textes de l’Ancien Testament qui parlent de l’Exil n’y voient
pas le châtiment (Ps 137 par exemple),
– d’autre part,  lorsque l’Exil  est présenté par des prophètes et des écrivains
d’lSRAËL comme la punition du peuple, cela comporte un élément de confession
des péchés indéniable, parce qu’ils font partie du peuple. Lorsque nous en parlons
de  l’EXTÉRlEUR  du  peuple,  nous  risquons  de  nous  placer  en  juges  ou  en
accusateurs, ce que l’Écriture ne nous permet certainement pas.

Crédit : Jean Hadey (UEPAL) – Point KT


