
La double fin de la saga de Joseph
L a  f i n  d ’ u n e  s a g a  p l e i n e  d e
rebondissements, Genèse 50. 15 à 21

La  genèse  se  termine  par  une  saga  pleine  de  rebondissements  narrant  les
aventures de Joseph. Derrière cette histoire dont l’origine est très ancienne se
cache un message existentiel fondamental : Dieu peut transformer le mal en bien.
L’humain peut participer à cette transformation en sachant pardonner le mal
commis. Le cycle de Joseph est sans doute l’ensemble le mieux adapté à une
approche narrative de l’Ancien Testament.

1. Introduction au cycle de Joseph
Pour bien différencier les analyses historique et littéraire de la Bible.

2. La fin de la saga de Joseph
Pour voir comment l’art de la répétition met en valeur le message essentiel.

3. Résumé de la saga de Joseph
Pour situer le texte dans l’ensemble de l’œuvre.

4. La fiction : porteuse de vérité
Pour distinguer une vérité existentielle d’une simple vérité historique.

5. Une bibliographie
Pour aller plus loin dans la compréhension du cycle de Joseph, de la Genèse et du
pentateuque.

1. Introduction à la saga de Joseph
Pour bien différencier les analyses historique et littéraire de la Bible.

Commençons par l’analyse historique. Les historiens peuvent reconstituer trois

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-double-fin-de-la-saga-de-joseph/


étapes dans la constitution du roman de Joseph. Sa création proprement dite,
remonte sans doute à la période orale, et nous est inconnue. Ensuite les savants
peuvent identifier deux traditions écrites.
L’une s’est constituée vers le XIe siècle avant l’ère chrétienne, sans doute à la
cour des rois David ou Salomon. Ils règnent sur un territoire correspondant à la
Palestine actuelle, avec Jérusalem pour capitale. Ce royaume éclate après la mort
de  Salomon,  en  933  avant  l’ère  chrétienne.  Jérusalem  reste  la  capitale  du
royaume du Sud.
L’autre, est rédigée un peu plus tard, dans le [royaume du Nord]. Samarie devient
la capitale du royaume du Nord après la mort de Salomon, en 933 avant l´ère
chrétienne et une tradition littéraire indépendante de Jérusalem s’y développe.

Ces deux récits sont fusionnés par la suite et, vers les VIe-Ve siècles avant l’ère
chrétienne,  ils  acquièrent  une  forme  proche  de  celle  que  nous  connaissons
actuellement.

a. Un lien entre les patriarches et Moïse
Ce  récit  romanesque  explique  les  raisons  pour  lesquelles  des  Hébreux  se
trouvaient en Egypte à l’époque de Moïse. En effet, la Genèse commence par
les  récits  symboliques  sur  l’origine  du  monde  (Chapitres  1  à  11),  puis  par
l’histoire des patriarches (Abraham, Isaac et Jacob). Le récit de l’Exode débute
lorsque le peuple est esclave en Egypte. Le roman de Joseph, clôturant la Genèse,
permet de faire la liaison entre les patriarches et Moïse.

Ainsi l’analyse historique reconstitue les étapes de la création du récit et les
raisons pour lesquelles il a été retenu et inséré à cet endroit.

b. Dieu change le mal en bien
L’étude littéraire, quant à elle, permet de comprendre le message central du livre,
tel qu’il peut encore parler à nos contemporains. Les derniers versets du roman
en donnent, en effet, la clef théologique : « Dieu peut changer le mal en bien ».
Au-delà de la réalité historique, le roman exprime cette vérité philosophique à
caractère universel. Son intrigue se déroule depuis le complot des frères, jusqu’au
pardon  final.  Des  épisodes  dramatiques  tiennent  l’attention  en  suspens.  Ils
culminent dans la grande scène où Joseph se fait connaître (Gen. 45). Toutes ces
péripéties  concourent  à  énoncer  un  message  essentiel  :  grâce  à  Dieu,  les
(més)aventures humaines suscitent un mûrissement progressif des protagonistes,
permettant au bien de triompher du mal, après un long processus d’évolution.



c. Une épreuve qui ouvre les yeux
Au début du roman (Gen. 37.5 à 8) Joseph excite la jalousie de ses frères. Il leur
annonce les avoir vu dans un rêve où ils s’inclinaient devant lui. Joseph n’a que
dix-sept ans et sans doute avait-il effectivement ce désir de les dominer. Son rêve
se réalise vingt-deux ans plus tard, mais pour Joseph, cela n’a plus d’importance.
Sa vie n’a plus rien à voir avec ce qu’elle était deux décennies plus tôt, lorsqu’il
vivait dans sa famille. Il pardonne à ses frères car il ne désire plus la prééminence
sur  la  fratrie,  mais  l’harmonie  dans  la  famille.  Les  frères,  quant  à  eux,
comprennent la gravité de leur méfait. L’épreuve qu’ils ont subie leur a ouvert les
yeux. Tous les personnages sont donc transformés. Les épreuves et les multiples
rebondissements  ont  servi  le  dessin  de  Dieu  :  permettre  aux  personnages
d’évoluer vers une meilleure vision de la vie.

2. La double fin
(Genèse 50.15 à 21)
Pour voir comment l’art de la répétition met en valeur le message essentiel.

Nous utilisons la traduction de la T.O.B. Edition intégrale, Ancien Testament, Les
Editions du Cerf, Les Bergers et les Mages, Paris, 1979, Traduction Œcuménique
de la Bible. Elle rend bien la double fin. Certaines traductions atténuent en effet
le doublon ne respectant pas ainsi la structure littéraire du texte.

Voyant que leur père était mort, les frères de Joseph se dirent : « Si Joseph allait
nous traiter en ennemis et nous rendre tout le mal que nous lui avons causé. » Ils
demandèrent à Joseph :  « Ton père a donné cet ordre avant sa mort :  Vous
parlerez ainsi à Joseph : ‘De grâce pardonne le forfait et la faute de tes frères.
Certes, ils t’ont causé bien du mal mais, de grâce, pardonne maintenant le forfait
des serviteurs du Dieu de ton père’ ». Quand ils lui parlèrent ainsi, Joseph pleura.
Ils ponctuent les moments importants du roman : lors de la première rencontre en
Egypte (42.24), lorsqu’il revoit Benjamin (43.30) et lorsqu’il se fait reconnaître à
ses frères (45.2).

Ici  les  frères  invoquent  l’autorité  de  leur  père  pour  demander  pardon.  Ils
reprennent le discours de Juda du chapitre 44, où il avait pris conscience du mal
commis en privant le père de son fils Joseph. La demande de pardon est liée à la
compréhension de l’ampleur du préjudice commis.

Transformer le mal en bien



Alors que les frères se sont déjà entretenus avec Joseph le rédacteur indique
qu’ils vont le voir. Certains estiment que le rédacteur final n’a pas su harmoniser
les deux récits par maladresse. D’autres pensent qu’il a voulu respecter les deux
traditions (voir Le roman de Joseph) et les reproduire tel  quel.  Les exégètes
pratiquant l’étude littéraire préfèrent voir dans cette juxtaposition un message du
rédacteur : les humains et les faits sont complexes et souvent ambigus. Tout
personnage possède une profondeur empêchant d’anticiper « à coup sûr » ses
réactions. Tout événement peut être interprété de plusieurs manières. Il ne peut,
ni ne doit y avoir d’explication unilatérale des destinées humaines.

Ses frères allèrent d’eux-mêmes se jeter devant lui et dirent : « Nous voici tes
esclaves ! » Joseph leur répondit : « Ne craignez point. Suis-je en effet à la place
de Dieu ? Vous avez voulu me faire du mal, Dieu a voulu en faire du bien :
conserver  la  vie  à  un  peuple  nombreux  comme cela  se  réalise  aujourd’hui.
Désormais, ne craignez pas, je pourvoirai à votre subsistance et à celle de vos
enfants. » Il les réconforta et leur parla cœur à cœur.

Ce passage reprend le discours de Joseph du chapitre 45, versets 4 à 8. Les
répétitions constituent un procédé littéraire très important dans la littérature
biblique.  Souvent  de  légères  différences  sont  voulues  par  le  rédacteur.  Les
détecter permet de mieux saisir  le  projet  de l’écrivain.  Ici  Joseph indique la
réalisation de la prévision faite en 45.7 (permettre à beaucoup d’entre vous d’en
réchapper).  Nuance importante :  ce « beaucoup d’entre vous » est devenu «
conserver la vie d’un peuple nombreux ». Il rappelle le message déjà exprimé au
chapitre 45. Dieu transforme le mal en bien. Sans le mal commis contre Joseph,
ce dernier n’aurait pas pu faire carrière en Egypte, et permettre finalement, à sa
famille d’échapper à la famine. Au verset 19 Joseph dit clairement qu’il interprète
les faits comme relevant de la volonté de Dieu. Dans le discours du chapitre 45 il
avait précisé « ne soyez pas tourmentés de m’avoir vendu ici, car c’est Dieu qui
m’y  a  envoyé  avant  vous  pour  vous  conserver  la  vie  »  (45.5).  Ainsi  Joseph
pardonne totalement à ses frères en leur ôtant toute responsabilité dans le forfait
commis jadis. Au contraire, ils agissaient pour le bien de tous !

Ce roman veut montrer comment Dieu peut changer un mal en bien, mais cette
transformation n’est possible que grâce à la repentance et au pardon.



3. L’histoire de Joseph
Pour situer le texte dans l’ensemble de l’œuvre.

Chapitre 37
Versets 1 à 11 : Joseph fait deux songes qui lui annoncent son futur règne. Ses
frères sont jaloux.
v.12-36 : Ses frères se vengent en le jetant dans une fosse ; il est récupéré par
une caravane, emmené en Egypte, vendu comme esclave à Potiphar.
Chapitre 38
Récit avec Juda un des frères de Joseph et Tamar, veuve des fils de Juda.
Chapitre 39
v.1-6 : Joseph est élevé au rang de majordome.
v.7-20 : La femme de Potiphar accuse Joseph d’avoir voulu abuser d’elle. Joseph
est emprisonné.
Chapitre 40
Joseph interprète les songes de l’échanson et du panetier emprisonnés avec lui.
L’échanson, libéré, promet de défendre la cause de Joseph, mais Joseph reste en
prison.
Chapitre 41
v.1-36 : Joseph est amené auprès de Pharaon afin qu’il interprète ses songes.
v.37-57 : Joseph est rétabli dans sa charge de majordome. La famine est gérée
selon sa
proposition. Il se marie avec une égyptienne.
Chapitre 42
v.1-5 : Les israélites doivent venir se ravitailler en Egypte.
v.6-24 :  Première rencontre entre Joseph et  ses  frères;  il  exige la  venue de
Benjamin en gardant Siméon en otage.
v.25-38 : Les frères reviennent en Canaan, trouvent l’argent dans les sacs ; Jacob
refuse de laisser partir Benjamin.
Chapitre 43
v.1-15 : La famine s’aggrave ; Jacob accepte le départ de Benjamin.
v.16-34 : Seconde rencontre : un repas est servi aux frères chez Joseph.
Chapitres 44 et 45
Benjamin est accusé de vol d’argenterie. Joseph se fait reconnaître. Demande de
faire venir son père. Retour des frères en Canaan.
Chapitres 46 et 47



Retrouvailles familiales. Avec l’accord de Pharaon, le clan s’installe dans la région
de Goshen.

La victoire contre le serpent
La fin du roman de Joseph expose la victoire contre le serpent de Genèse 3. Dieu
avait annoncé que les descendants d’Eve écraseront la tête du serpent (Gen.
3.15). C’est chose faite lorsque Jacob annonce à ses frères que Dieu a transformé
le mal en bien (Gen 50.20). A l’origine le serpent tourne le bien en mal. Lorsqu’il
apparaît (Gen. 3.1) il utilise la parole de vie de Dieu (Gen. 2.16 et 17) pour écarter
l’humain de la vie en l’amenant à se plier à la logique « animale » de l’envie et de
la convoitise. Selon André WENIN (« Lire la Genèse comme un récit. Quelques
clefs », dans :  Daniel MARGUERAT (sous la direction de),  Quand la Bible se
raconte,  Editions du Cerf,  Paris,  2003, page 46),  la fin de la Genèse montre
comment Joseph parvient à maîtriser la part d’animalité tapie aux profondeurs de
l’humanité en rendant le bien pour le mal, au lieu de rendre le mal pour le mal.
C’est l’interprétation centrale de la genèse proposée par André WENIN. Renoncer
à la maîtrise de tout, consentir aux limites, tel semble bien être, dans la genèse, la
voie de ceux que Dieu élit pour être porteurs de sa bénédiction (André WENIN : «
Lire la Genèse comme un récit… », page 47). Il s’agit de l’antidote du poison du
désir de « tout savoir », décrit dans Genèse 2.17, où « le fruit défendu » c’est
celui de l’arbre de la connaissance du bien et du mal.

Le roman présente une intrigue qui se déroule depuis le complot des frères,
jusqu’au pardon final, et des épisodes dramatiques qui tiennent l’attention en
suspens et culminent dans la grande scène où Joseph se fait connaître (Gen. 45).
Il présente une analogie avec les sagas islandaises où un héros jalousé par ses
frères doit s’exiler, réussit dans son pays d’adoption et revient riche pour devenir
le bienfaiteur de ceux qui l’avaient rejeté (Culture Biblique, Presses Universitaires
de France, Paris, 2001, page 124).

Nous apprenons par la fiction.

4. La fiction porteuse de vérité
Pour distinguer une vérité existentielle d’une simple vérité historique.
Une vérité historique n’a d’intérêt que si elle devient une vérité existentielle.
Une vérité historique relate des faits.  La vie de nomades sémites au second
millénaire avant l’ère chrétienne ressemblait sans nul doute à ce qui est décrit



dans le roman de Joseph. Mais la vie « historique » de Joseph n’a en soit guère
d’intérêt. Des milliers d’hommes et de femmes ont vécu à cette époque toutes
sortes d’aventures sans doute passionnantes. Mais la Bible est un témoignage de
foi. Les faits bruts doivent s’effacer car c’est leur sens pour la foi qui doit être mis
en valeur. De ce point de vue, seule la fiction peut donner à des faits une valeur
universelle. En effet toute vie concrète est trop datée dans l’espace et dans le
temps pour acquérir une valeur universelle. Seule la fiction peut rendre compte
de vérités aussi complexes que la relation entre Dieu et les humains.

C’est ce qu’exprime avec brio Robert ALTER « L’art du récit biblique, Traduit de
l’anglais par Paul LEBEAU et Jean Pierre SONNET, Editons Lessius (Collection :
Le livre et le rouleau), Bruxelles, 1999, 265 pages. Nous reproduisons des extraits
des  pages  238  et  239  lorsqu’il  écrit  «  La  fiction  sert  de  loupe  à  l’écrivain
biblique ».

La fiction sert de loupe
Que signifie exister lorsque l’existence est à ce point partagée ? Capable d’aimer
son frère par intermittence, l’homme peut, davantage encore, le haïr ; il est à
même d’éprouver du ressentiment, voire du mépris à l’égard de son père, mais
aussi  de  lui  témoigner  le  plus  profond  respect  final  ;  d’osciller  entre  une
ignorance désastreuse et une connaissance imparfaite ; d’affirmer farouchement
sa liberté, mais aussi de se reconnaître inséré dans une trame d’événements qui
est l’œuvre de Dieu ; d’apparaître extérieurement comme un « caractère » bien
défini, et d’être agité intérieurement par des courants tourbillonnants de cupidité,
d’ambition, de jalousie, de lascivité, de piété, de courage, de compassion, et de
combien d’autres choses encore. La fiction sert de loupe à l’écrivain biblique, elle
lui permet de percevoir et de faire percevoir de manière plus nette les paradoxes
sans fond de la condition créée de l’homme.

Penser la réalité humaine
Ceci explique pourquoi les anciens récits hébraïques nous donnent aujourd’hui
encore une telle impression de vie, et pourquoi il vaut la peine d’apprendre à les
lire en tant qu’œuvres d’art littéraire. Ce fut un défi de penser la réalité humaine
à la lumière, radicalement nouvelle, de la révélation monothéiste. L’imagination
fictionnelle en disposant d’une gamme étendue de procédés narratifs, soulignant
tantôt la complexité des choses et tantôt leur unité, a ouvert une voie en ce sens,
précieuse entre toutes. En recourant à la fiction, en effet, les auteurs de la Bible
ont légué à notre tradition culturelle un lieu indépassable d’intelligence des voies



de l’esprit humain. Et c’est en nous efforçant de mieux comprendre la singularité
de l’art de ces auteurs que nous parviendrons à mieux entrer dans celle de leur
vision.

Sur la question de la vérité de la fiction dans un document pédagogique, voir
Sophie ZENTZ-AMEDRO, Jonas, un conte philosophique et humoristique, Paris,
SED, 2002, Dossier du catéchète et livre catéchumène.

5. Une bibliographie
Pour aller plus loin dans la compréhension du cycle de Joseph, de la Genèse et du
Pentateuque.

Etude historique :
En bref : Bernard GILLIERON, La Bible n’est pas tombée du ciel, l’étonnante
histoire de sa naissance, Editions du Moulin, Aubonne, 1988, pages 17 à 38 ;
Daniel BACH, L’Ancien Testament dans tous ses états, Editions du Moulin, Poliez-
le-Grand, 1997, pages 20 à 23.
Plus copieux : Henri CAZELLES (sous la direction de), Introduction à la Bible,
édition nouvelle, Tome II, Introduction critique à l’Ancien Testament, Desclée,
Paris, 1973. Cette étude présente une analyse historique de la Genèse pages 177
à 204 pour le récit du XIe siècle, pages 206 à 215 pour le récit du Royaume du
nord et pages 223 à 237 pour la forme actuelle. Pour la chronologie de l’histoire
biblique, il  suffit de se reporter au tableau figurant à la fin du tome 1 de la
Traduction Œcuménique de la Bible, édition intégrale, Editions du Cerf et Edition
Les bergers et les mages, Paris, 1975.

Etude littéraire
Olivier MILLET et Philippe de ROBERT, Culture biblique, Presses Universitaires
de France, Paris, 2001. Les auteurs présentent le cycle de Joseph comme un «
récit romanesque » et le comparent aux sagas, page 124 et 125.
A notre connaissance il n’existe pas actuellement d’étude littéraire du roman de
Joseph. L’étude littéraire de la Bible ne se développe en effet que depuis une
vingtaine d’années. Seul Robert ALTER, propose une lecture attentive du chapitre
42 de notre roman, L’art du récit biblique, Traduit de l’anglais par Paul LEBEAU
et Jean-Pierre SONNET, Editons Lessius (Collection :  Le livre et  le  rouleau),
Bruxelles, 1999, pages 216 à 239.
La dernière publication en langue française reprenant l’ensemble des recherches
sur l’étude littéraire de la Bible a été dirigée par Daniel MARGUERAT, La Bible



en récits, l’exégèse biblique à l’heure du lecteur, Labor et Fides, Genève, 2003.
L’introduction de MARGUERAT présente  bien l’état  de la  réflexion sur  cette
nouvelle façon de lire la Bible (pages 15 à 40).
Pour débuter dans cette forme d’étude de la Bible utiliser : Daniel MARGUERAT
et Yvan BOURQUIN, Pour lire les récits bibliques, Les éditions du Cerf, Labor et
Fides, Novalis, Paris, Genève, Montréal, 1998, 240 pages.

Crédit  :  Claude  DEMISSY,  Service  de  la  catéchèse  de  l’Union  des  Eglises
Protestantes d’Alsace et de Lorraine, 2006 – Point KT


