
La parabole du Père
Luc 15,  11-32.  Cette parabole est  d’une
richesse inépuisable. À travers une série
d’oppositions  qui  jouent  entre  elles,  elle
éveille  l’esprit  et  le  cœur  de  celui  qui
l’entend, elle le met en route pour lui faire
découvrir  qui  il  est,  qui  sont les autres,
comment  Dieu  et  Jésus  accueillent  et
invitent.

Des regards qui se croisent

Tout au long du récit, chacun porte sur l’autre un regard particulier.

1. Le fils cadet

 vu par le père
– un fils perdu, mort
– retrouvé, vivant

 vu par le frère aîné – un débauché qui reçoit ce qu’il ne mérite pas

 vu par lui-même
– celui qui réclame son indépendance
– celui qui a péché contre Dieu et contre son père

 vu par celui qui raconte
la parabole

– celui qui, dans une situation de manque et de
séparation, rentre en lui-même et décide de
retourner vers son père
– celui que le père accueille avec surabondance et
pour lequel il instaure la fête

2. Le fils aîné

 vu par le père
– un compagnon de tous les jours
– celui qui partage tous les biens avec lui

  vu par lui-même
– un juste qui n’a jamais désobéi
– qui est privé (il n’a pas reçu)
– qui est frustré (à lui tu as donné)

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/la-parabole-du-pere/


 vu par celui qui raconte la
parabole

– celui qui est dans une situation d’abondance et
de communion
– celui qui se met en colère et refuse d’entrer
– celui qui se met dans une situation de privation
et de séparation
– celui que le père prie d’entrer

3. Le père

 vu par le fils cadet
– celui qui donne du pain de reste à ses ouvriers
– celui vers lequel on peut retourner et auquel on
peut parler

 vu par le fils aîné
– celui qui n’a jamais donné un chevreau, qui
donne des ordres
– celui qui est injuste (il privilégie le fils cadet)

 vu par celui qui raconte
la parabole

– celui qui est le même pour ses deux fils
– qui a toujours et tout donné
– qui accueille avec joie et surabondance
– qui invite à partager sa joie

Des situations qui s’inversent

À partir d’une situation identique, l’histoire des deux fils va s’inverser totalement.
Celle du père, au contraire, se déroule dans une inébranlable fidélité, et une
totale ouverture à l’égard de ses deux fils :

Le plus jeune fils Le père Le fils aîné

Donne, partage son
avoir, à chacun sa
part de bien

Réalise tout et part
pour un pays lointain

Continue comme si rien
n’avait changé et reste à
la maison



– vie de désordre,
d’indigence, de mépris
(esclaves, porcs), de
faim, de solitude
(personne)

– vie d’ordre, d’abondance
– de responsabilité
(champs, serviteurs)
– de communion

Il rentre en lui-même Il questionne un autre

– voit le père dans ce
qu’il donne
– se voit pécheur et
indigne
– décision de rentrer, de
dire

– voit le père dans ce qu’il
ne donne pas et dans ce
qu’il ordonne
– se voit juste et digne
– refus de rentrer, réplique

Sort vers ses fils

– accourt de loin
– quitte la fête
– pitié frémissante
– prière instante
– « mon fils »
– « mon enfant »
– donnez-lui tout
– tu as tout

Il est accueilli Il s’exclut lui-même

– passage de la mort à la
vie

– passage de la vie à la
mort

Faites la fête !
Réjouissez-vous !

Le Père tout puissant réduit à l’impuissance

Cette parabole est essentiellement une parabole sur le père, sur Dieu, sur son
amour. La limite de cet amour, c’est donner à l’autre la possibilité de nous renier,
de nous fuir, de renoncer à lui démontrer qu’on l’aime afin de n’exercer sur lui
aucun chantage. Ici le père ne dit rien : il sait que s’il veut retrouver un fils et non
garder un esclave rageur, il lui faut se taire et le laisser partir.
Le Père tout puissant est réduit à l’impuissance parce qu’il veut rester père. Cette
parabole est bien l’histoire du Père, les fils ne sont que des personnages



secondaires.
Le fils cadet, ayant perdu son père et sa maison, ne peut plus être chez lui nulle
part. Il remet son sort à un patron et sa liberté débouche sur un asservissement.
Notre amant de la liberté se retrouve au milieu des cochons, animaux impurs par
excellence. C’est le sommet de la déchéance. Il faudra la détresse la plus
profonde pour que le fils se souvienne de son père.
Même si à certains moments il est absent, silencieux, le père est bien le
personnage essentiel de cette parabole : « Comme le fils était encore loin, son
père le vit », ce n’est pas un petit détail accidentel mais la preuve que le père
attendait.
C’est une définition de Dieu : celui qui attend, qui nous attend.
La robe, l’anneau, les chaussures, le veau gras et le festin nous montrent que le
fils cadet est pleinement réinstallé dans sa dignité de fils. Pour Dieu l’homme
reste celui qui, un jour, retrouvera sa place de fils. C’est la vérité dernière sur
l’homme. Tout le reste : perdition, débauche, révolte n’est qu’avant-dernier.

Le fils prodigue – Puvis de Chavannes,
vers 1879 – National Gallery of Art

L’esclavage de la loi

Le père s’abaisse en sortant pour retrouver le fils aîné et lui parler. Il le console
et le prie.
Ce fils aîné est plus à plaindre qu’à blâmer, car il ne sait pas ce qu’est aimer. Pour
lui, les seules relations père/fils se résument à dire : « il y a autant d’années… » Il
ne vit pas avec son père, ni pour son père. Il compte ses bonnes œuvres, ses
années de service. Il est resté à la maison, mais comme esclave. Pour lui, le père



est fait pour commander, le fils pour obéir. C’est la loi. Ce fils n’a rien compris : il
ne sait même pas qu’il est prioritaire de tout ce qui reste et même du veau gras !
« Le père leur partagea ses biens » et il rappelle : « tout ce qui était à moi est
désormais à toi ».
L’aîné n’a jamais osé y croire. Il n’a jamais osé prendre ce qui était à lui, pas
même le chevreau. Il n’a pas cru que le père s’était dépouillé pour ses fils et que
lui, l’aîné, était riche, fabuleusement riche, fabuleusement libre.
Relevons, enfin, cette petite note d’humour : quand le fils aîné déclare : « ton
fils… » et que le père lui répond : « ton frère… », cela me rappelle cet homme
disant à sa femme : « ton fils qui a loupé son examen et qui ne fera jamais rien »
mais qui, deux minutes plus tard, dit : « mon fils qui est un brave garçon ! » Par
cette bataille de possessifs, Jésus nous montre que nous n’accordons vraiment
notre amour qu’à ceux qui semblent le mériter et que nous avons tous, encore
tout à apprendre pour conjuguer le verbe aimer.

Philippe ABAUZIT, pasteur ERF
Archives « Point KT » N° 15/1996 – juillet-août-septembre

Pour aller plus loin

https://pointkt.org/cathetypes/fiches-bibliques/appeles-a-vivre-dans-la-liberte-et-dans-la-joie/

