
Les prophètes de la Bible : grands
communicateurs devant l’Eternel !
»

La Bible contient de nombreux termes propres à décrire l’activité prophétique,
ainsi  que les moyens et  les modes de révélation variés de la communication
prophétique, article présenté par Frédéric Gangloff.

 

D’emblée, on peut dire que le prophétisme biblique tente surtout d’interpréter les
signes cachés du présent. Une définition générale du prophétisme, relativement
satisfaisante,  pourrait  être  la  suivante  :  «  Un/e  médiateur/trice  qui  prétend
recevoir  des messages provenant  directement d’une divinité  sous des formes
multiples  –  paroles,  visions,  rêves…  –  et  qu’il/elle  communique  à  des
récipiendaires  ».
Le terme technique, attesté plus de 300 fois dans la bible hébraïque, décrivant le
prophétisme dit  « classique » est Nâbi.  Sa traduction exacte reste imprécise
puisqu’elle évoque autant le fait de parler, que de réciter, sans oublier les sens de
nommer ou d’appeler. La plupart des traductions peuvent être réparties en trois
catégories :
1. « Celui/celle qui est appelé(e) » ;
2. « Celui/celle qui invoque » la divinité ;

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/les-prophetes-de-la-bible-l-grands-communicateurs-devant-leternel-r/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/les-prophetes-de-la-bible-l-grands-communicateurs-devant-leternel-r/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/les-prophetes-de-la-bible-l-grands-communicateurs-devant-leternel-r/


3. « Celui/celle qui est mis(e) en état/en mesure de parler, d’annoncer ».
Des termes plus anciens touchent au « phénomène prophétique », mais semblent
décrire d’autres fonctions comme « l’homme du dieu (Ish Elohim) » ; le voyant
(rohé) ; le visionnaire (hosé). Des archives et des textes d’autres civilisations nous
rapportent  que  le  phénomène  prophétique  est  antique  et  qu’il  possède  des
similarités  avec  le  prophétisme  biblique.  On  le  retrouve  depuis  le  second
millénaire av. J.C en Syrie, Mésopotamie, Jordanie et Palestine.

Une communication en actes, en images et en paroles
Si la grande majorité des textes prophétiques de la Bible ont été mis par écrit
dans  un  langage  relativement  compréhensible,  une  autre  manière  de
communiquer passe par « l’acte symbolique » – une sorte de signe en action.
Cette communication publique, pas forcément verbale, est quelquefois justifiée
par une « parole prophétique » après coup :

Des supports pédagogiques : Ce sont des actions qui visent à renforcer la
pertinence du message prophétique. On peut même parler de « théâtre de
rue », technique dont use essentiellement le prophète Ezéchiel.

Des gestes (signes) « représentés » : Elie remet son manteau à Elisée et
signifiant par-là que ce dernier lui succède (1 Rois 19, 19-21). Ahiyya de
Silo déchire son habit  neuf en douze morceaux (1 Rois 11,  16-39).  Il
annonce la séparation entre le royaume du nord (Israël) et celui du sud
(Juda). On peut également mentionner Jérémie échangeant son joug en
bois pour un joug en fer et annonçant l’exil babylonien.

Des actes perçus comme symboliques : Le prophète Osée doit divorcer et
se remarier avec une femme adultère. C’est une évocation des relations
tumultueuses entre Israël, son Dieu et ses amants. Ezéchiel voit un lien de
cause à effet dans la mort de sa femme et la destruction de Jérusalem en
587 av. J.C. A cause de l’Exil, il est interdit à Jérémie de se marier et de
fonder une famille.

Des actes quasi ‘magiques’ : Le prophète agit comme un magicien, un
faiseur de miracles ou un guérisseur. Voir le cycle d’Elisée (2 Rois 2-7).
En Jérémie 51, 59-64, le prophète jette le rouleau contre Babylone dans
l’Euphrate. En 2 Rois 20, 7, Esaïe applique un gâteau de figues sur les
tumeurs du roi Ezéchias.



Un phénomène complexe et profond
La prophétie biblique perdurera jusqu’à l’époque du Nouveau Testament avec des
caractéristiques semblables.
Il  n’en  demeure  pas  moins  que,  souvent,  la  communication  prophétique
fonctionne comme un acte de transgression volontaire et publique – devant les
portes de la cité – de toutes les conventions de la tradition religieuse. Le prophète
scandalise, perturbe, met en cause et réoriente l’ordre politique et religieux de
son temps ;  il  fait  ainsi  office  de  guetteur  et  avertit  ses  contemporains.  Le
prophétisme, profondément enraciné dans les images et le monde ambiant du
Proche-Orient ancien, ne se limite pas au simple fait de « pré-dire » l’avenir, mais
use de tous les moyens de communication à sa disposition pour exhorter ses
auditeurs à recevoir et à actualiser le message de Dieu.

Frédéric Gangloff


