
Marie  :  de  l’Annonciation  au
Magnificat

 Après Zacharie, c’est Marie qui reçoit une
visite  des  plus  surprenantes  :  un  ange,
l’ange Gabriel qui lui annonce qu’elle va
mettre au monde le Messie.
Voici quelques notes explicatives pour lire
et  relire le  récit  de ces événements qui

préparent et annoncent la naissance du Christ. 

I. L’Annonciation (Luc 1/26-38)
Marie est fiancée à Joseph : leur engagement est aussi fort que le mariage mais
ils  ne vivent  pas  encore ensemble.  Dans le  peuple  juif,  à  l’époque,  avant  le
mariage, étaient célébrées les fiançailles : on faisait un contrat en présence des
familles et de deux témoins et on fixait la somme que le fiancé devait payer au
père de sa future femme. A partir de ce moment-là, les deux jeunes gens étaient
considérés comme mariés, mais la jeune fille vivait encore pendant un an chez ses
parents avant d’aller vivre avec son mari. Dans cette situation, la grossesse de
Marie est un déshonneur pour sa famille.
Pourtant, Marie semble accepter sa situation : « Je suis la servante du Seigneur.
Que tout se passe pour moi comme tu l’as dit », même si elle s’interroge sur la
mise en œuvre concrète de cette grossesse : « Comment cela sera-t-il possible
puisque je suis vierge ? » ou « … que je ne connais pas d’homme » (« connaître »
dans la Bible implique souvent une connaissance très intime et  le  terme est
souvent utilisé pour parler à mots couverts des relations sexuelles). Elle pose des
questions mais ne doute pas (contrairement à Zacharie, elle ne demande pas de
preuve). Lorsque l’ange lui annonce la grossesse de sa cousine Elisabeth, elle
accueille les annonces des deux naissances : il est clair que pour elle, rien n’est
impossible à Dieu et que Dieu a le pouvoir de faire ce qu’il dit. Marie ne fait pas
part de ses craintes éventuelles, mais ne dit pas sa joie non plus.

Le genre littéraire de l’annonciation
L’annonce à Marie de la naissance de Jésus appartient au genre littéraire de
l’annonciation, dont on trouve plusieurs exemples dans la bible. Ces récits suivent

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/marie-de-lannonciation-au-magnificat/
https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/marie-de-lannonciation-au-magnificat/


un même schéma : ils annoncent la naissance d’un « héros » (quelqu’un qui aura
un rôle, une mission particulière devant Dieu) à une femme qui ne peut avoir
d’enfant (pour différentes raisons). Les récits d’annonciation présentent un Dieu
réparant  les  injustices  de  manière  surprenante.  Le  destin  des  humains  peut
toujours basculer positivement. Car à Dieu, rien n’est impossible. Ces naissances
miraculeuses rappellent aux humains que la détresse peut toujours faire place à
l’espoir et que Dieu est derrière les événements. Dans ces différents récits, les
protagonistes n’agissent pas toujours de la même manière : les humains exercent
leur liberté et réagissent en fonction de leur personnalité. Pour Luc, utiliser ce
genre  littéraire  biblique  est  probablement  une  façon  littéraire  de  montrer
l’enracinement de la naissance et du ministère de Jésus dans l’histoire d’Israël, et
dans  le  meilleur  de  l’histoire  d’Israël.  Cela  dit,  dans  les  autres  récits
d’annonciation, Dieu met fin à la stérilité ; avec Marie, c’est la seule et unique fois
dans la Bible où il est question d’une naissance « virginale » : cela signifie avant
tout que l’initiative de cette naissance appartient à la volonté de Dieu et à sa
puissance de Dieu.

« Je suis la servante du Seigneur » (v. 38) : la formulation peut nous déranger
parce que pour nous la notion de serviteur ou de servante n’est pas très positive
et  pourtant  dans  cette  formulation  de  Marie  (que  Marie  reprend  dans  le
Magnificat), il y a une revendication de dignité. Dans la société de l’époque, une
femme est toujours soumise à un homme (son père, puis son mari) à qui elle doit
obéissance. Et la notion de serviteur de Dieu est plutôt utilisée pour les hommes
(les prêtres au temple de Jérusalem en particulier). En se définissant comme «
servante du Seigneur », Marie bouscule quelque peu ces conceptions : elle ne sert
que Dieu.

II. Marie et Elisabeth (Luc 1/39-45)
Peu de temps après l’annonce, Marie se met en route pour aller voir sa cousine
Elisabeth : à l’époque il est surprenant qu’une jeune fille seule ait entrepris ce
voyage car les routes n’étaient pas toujours sûres et qu’il  n’est pas dans les
usages qu’une jeune fille sorte sans chaperon. Avait-elle besoin de se confier à
une autre femme, enceinte elle aussi d’une grossesse « surprenante » ? (Elisabeth
était considérée comme stérile et trop âgée pour être enceinte).
Lorsque Marie arrive chez Elisabeth, celle-ci reconnaît en Marie celle qui porte le
Messie : « la mère de mon Seigneur » (v. 43), « Seigneur » est un titre donné au
Messie. Pourtant Marie arrive seulement et n’a donc pas encore eu le temps de



raconter à Elisabeth ce que l’ange lui a annoncé. Le texte prend soin de préciser
qu’Elisabeth est « remplie du Saint-Esprit », autrement dit : cette révélation ne
vient pas d’elle-même, mais de Dieu. En fait, à travers sa mère, Jean commence
déjà son rôle de précurseur du Seigneur (celui qui d’après la tradition juive devait
préparer le peuple à la venue du Messie), d’ailleurs il bouge dans le ventre de sa
mère. Elisabeth prononce une double bénédiction : adressée à Marie et à l’enfant
qu’elle  porte  ;  en  même  temps,  comme  toute  bénédiction,  c’est  une  prière
adressée à Dieu. C’est l’interpellation d’Elisabeth qui semble conduire Marie à
exprimer sa joie dans le chant.

III. Le magnificat (Luc 1/46-55)
Contexte littéraire et culturel : le cantique que prononce Marie peut faire penser
à un psaume,  en fait,  il  appartient  à  un genre traditionnel  chez les  Juifs.  Il
rappelle  celui  chanté par  Anne,  la  mère de Samuel  :  il  n’est  pas  seulement
personnel mais s’élargit et généralise pour chanter la confiance et la joie de tout
un peuple. La grossesse de Marie, événement personnel s’il en est, prend une
dimension universelle  :  l’émerveillement s’élargit  sur l’espérance d’un monde
reconquis par la grâce de Dieu. Il est question de justice, de paix, de la puissance
du Seigneur…

Eléments d’explication :

« Dieu mon sauveur » (v. 47) : c’est un titre souvent donné dans l’Ancien
Testament. La suite donne un contenu à ce titre : Dieu est sauveur tout
d’abord pour sa faveur envers celle qui chante (il lui a donné de prendre
part à la réalisation de sa volonté de salut pour l’humanité, ce n’est pas
rien !). Affleure le thème du renversement des situations : une humble
femme est choisie pour entrer dans le plan de salut de Dieu. Au delà de la
situation personnelle de Marie, le cantique s’élargit pour chanter Dieu
comme sauveur puisque c’est ainsi qu’il s’est manifesté (allusions à des
passages de l’AT). Ce regard vers le passé est en même temps tourné vers
l’avenir : le rappel de l’action passée de Dieu constitue l’annonce de ce
qui doit s’accomplir dans les ministères de Jean-Baptiste et surtout de
Jésus.
« Il a porté le regard sur son humble servante  » (v.  48) :  Marie
reprend  la  formulation  qu’elle  avait  déjà  utilisée  pour  répondre
positivement  à  l’ange.



« Toutes les générations me proclameront « bienheureuse » (v. 48) :
pas  en  raison  de  ses  qualités  propres  puisqu’elle  n’a  rien  fait  de
particulier pour mériter cette « mission », mais en raison de celui qu’elle
porte et met au monde.
« Saint est son nom » : La sainteté de Dieu n’est pas tant un état ou un
attribut divin (qui le sépare et le distingue du profane), c’est avant tout
une action de Dieu en faveur de son peuple, action de délivrance qui
comporte à la fois la force et la puissance dont Dieu fait preuve contre les
ennemis de son peuple et à la fois la miséricorde pour ceux qui sont
écrasés.

IV. Epilogue (Luc 1/56)
Luc précise que Marie reste environ trois mois chez Elisabeth avant de rentrer
chez elle, donc au moment où sa grossesse va commencer à être visible : il n’est
ainsi  pas possible  penser  que Joseph et  Marie  auraient  conçu l’enfant  après
l’annonce de l’ange. C’est Dieu qui a toute initiative.

Crédit : Point KT


