
Oh Hérode, tu me cherches !
Récits de l’enfance et violence : l’exemple
de Matthieu 1 et 2. C’est une évidence que
de  l’affirmer  :  la  mort  de  Jésus  est
l’aboutissement d’une opposition violente
que ses paroles et ses gestes n’ont cessé
de  susciter  durant  tout  son  ministère.
Matthieu  nous  apprend  cependant  que
cette violence est inscrite dès les origines
de Jésus. Qu’elle le précède avant même
qu’il ne vienne au monde.

 1 – La généalogie de Jésus (Mt 1,1-17)

C’est une évidence que de l’affirmer : la mort de Jésus est l’aboutissement d’une
opposition violente que ses paroles et ses gestes n’ont cessé de susciter durant
tout son ministère.
Matthieu nous apprend cependant que cette violence est inscrite dès les origines
de Jésus. Qu’elle le précède avant même qu’il ne vienne au monde. En effet, la
longue liste des ancêtres de Jésus (Mt 1,1-17), dont beaucoup sont connus
par l’Ancien Testament, porte en elle l’histoire mouvementée et violente
du peuple d’Israël.

Avant  Hérode,  responsable  du  massacre  des  enfants  de  Bethléem
(2,16-18),  certains  rois  d’Israël,  présents  dans  la  généalogie  de
Jésus,  ont  «  fait  ce  qui  est  mal  aux  yeux  de  l’Eternel  »  pour
reprendre  l’expression  de  l’Ancien  Testament.  Comme  fils  d’homme,
inscrit dans l’histoire d’une nation, Jésus vient au monde chargé du
poids de l’histoire du peuple d’Israël, une histoire faite de guerres et
de paix, de violences et de réconciliations. Pour être plus précis encore,
on peut relever un détail  de cette généalogie indiquant que Jésus est
marqué par la violence, pas seulement comme membre du peuple d’Israël,
mais comme membre d’une lignée particulière.

En effet,  après avoir indiqué que Jésus est un « fils de David »  (Mt 1,1),

https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/oh-hde-tu-me-cherches/


Matthieu note  (v.  6)  que «  David  engendra Salomon de la  femme d’Urie  ».
Pourquoi, comme pour Rahab, Thamar et Ruth, n’avoir pas appelé cette femme
par son nom, Bethsabée ? A la suite de nombreux exégètes, on peut y voir un
rappel  de  l’épisode  au  cours  duquel  David,  après  s’être  rendu  coupable
d’adultère avec celle qui deviendra une ancêtre de Jésus, fait mettre à
mort son mari (cf. 2 Sm 11). Ainsi, Jésus, dès le début de son existence est-il
marqué par une violence originelle inscrite au cœur même de sa généalogie.

S’il échappe provisoirement au pouvoir mortifère des puissants (cf. Mt
2,13-15), ce n’est pas pour passer des jours paisibles loin du danger. C’est
pour revenir et subir, à son tour, cette violence meurtrière. Jésus est en
quelque sorte précédé d’une malédiction liée à ses ancêtres.

Faut-il  alors en rester à ce constat que toute généalogie humaine
contient en elle une part plus ou moins grande de violence ? Ce serait ne
faire que la moitié du travail de lecture auquel nous invite l’écriture de la
généalogie de Jésus par l’Evangile de Matthieu. Celle-ci porte en
elle, et peut-être à son insu, une issue possible à cette malédiction de
la violence. Et ce de deux façons complémentaires.

– En tout quarante-deux générations :

L’évangéliste  l’affirme  :  «  II  y  a  donc  en  tout  quatorze  générations  depuis
Abraham jusqu’à David, quatorze générations depuis David jusqu’à la déportation
à Babylone et quatorze générations de la déportation à Babylone jusqu’au Christ »
(v. 17). Rien ne semble pouvoir faire échapper Jésus aux déterminismes de la
précédence et donc, ici, de la violence.

Et cependant, si l’on compte le nombre des générations mentionnées, on
n’en trouve que quarante et une : on ne compte en effet que treize générations
de la déportation à Babylone jusqu’à Jésus (cf. v. 12-16). Erreur de scribe ou
omission volontaire ? On ne peut pas décider. Le seul fait certain c’est qu’il en
manque une. Qu’il  y a du manque, qu’un grain de sable est venu gripper la
machine trop bien huilée des engendrements successifs. Ce manque est là comme
pour signifier que tout n’est pas aussi verrouillé que ne le prétend le narrateur.
Dans ce manque d’une génération, une autre origine, une autre parole est peut-
être venue s’inscrire qui fait échapper au destin.
Cette autre parole se retrouve peut-être au terme de tous les engendrements.



C’est le second détail surprenant de cette généalogie, plus connu celui-là, quoique
pas  toujours  bien  interprété.  Ecoutons  au  plus  près  du  texte  en  prenant  la
généalogie au beau milieu de la succession quasi ininterrompue des générations
depuis Abraham : « Elioud engendra Eléazar ; Eléazar engendra Mathan ; Mathan
engendra Jacob ; Jacob engendra Joseph… l’époux de Marie de laquelle est né
Jésus  que  l’on  appelle  Christ  ».  Ce  détail  signifie  en  somme –  les  v.  18-25
l’expliciteront – : Jésus est fils de Marie, selon la chair. Mais Joseph, lui, n’est pas
le géniteur. II est père adoptif, lié à son fils par une parole et une reconnaissance
qui ne doivent rien, ni à la chair ni au sang. Sortons un instant des questions
oiseuses sur la vraisemblance de la conception virginale de Jésus.
Poser la question en ces termes, c’est passer à côté de l’essentiel qui est le sens
de ce que nous dit ici le texte évangélique : Jésus tient son existence d’une
autre  origine.  Au  cœur  des  déterminismes  les  plus  forts,  Dieu  vient
inscrire une parole de liberté. Il s’agit donc bien pour Jésus de naître fils de
quelqu’un. Mais fils de qui ? Fils de Joseph, charpentier de son état ou fils du Père
céleste, premier-né de toutes les filles et fils qui trouveront libération et adoption
en lui ? Telle est bien la question qui est au cœur de la généalogie. Fils de Joseph,
il l’est, certes. Mais, Joseph, tel Abraham qui offre Isaac sur le Mont Morija (Gn
22), devra laisser ce fils devenir libre des liens du sang qui sont toujours liens
d’esclavage et source de violence : c’est une des significations possibles de ce
vieux dogme de la conception virginale de Jésus implicitement contenu dans le v.
16 et ensuite mis en récit en 1,18-25.

2 – Le massacre des enfants de Bethléem

Au  chapitre  2,  Matthieu  raconte  un  acte  particulièrement  violent,  celui  du
massacre des enfants de Bethlehem (Mt 2,16-18). Par cet assassinat collectif,
Hérode essaie de se débarrasser d’un concurrent indésirable.
Matthieu rapporte au préalable la fuite de Jésus vers l’Égypte (v. 13-15) pour
échapper à la volonté meurtrière d’Hérode.

Fuite de nuit dans la précipitation : typologie sur l’exode confirmée par la
citation d’accomplissement :  « D’Égypte j’ai  appelé mon fils ».  La citation
d’Osée 11,1 est une traduction faite sur l’hébreu sans doute à cause du singulier «
mon fils » qui permet à Matthieu une relecture christologique du texte de l’Ancien
Testament  lequel  désigne,  à  l’origine,  le  peuple  d’Israël  comme  «  fils  ».
L’accomplissement des Écritures réside, pour Matthieu, dans le fait que celui qui
est sauvé de la mort puis appelé hors d’Egypte récapitule toute l’histoire du



peuple de Dieu. La pointe du récit est claire : en Jésus, le fils de Dieu,
s’accomplit l’histoire d’Israël. Dieu protège son fils du dessein meurtrier
d’Hérode. Dans ce fils sauvé s’accomplit le salut du peuple.
Mais alors, pourquoi raconter le massacre des enfants de Bethlehem ? En effet,
au plan de la cohérence du récit, les v. 16-18 ne sont pas nécessaires. Après la
mort d’Hérode (v. 19) Matthieu aurait pu se contenter de raconter le retour de
Joseph et de sa famille en terre d’Israël. L’épisode du massacre des enfants et
de la fuite de Jésus en Égypte est à lire en parallèle avec l’histoire de
Moïse.

Les allusions les plus suggestives sont les suivantes :
1) L’assassinat des premiers nés d’Israël en Égypte sur ordre du Pharaon
(Ex 1,22), assassinat auquel échappe Moïse (Ex 2,1-10) ;
2) La fuite de Joseph « de nuit » évoque la fuite d’Égypte la nuit de Pâque
(Ex 12,31), mais aussi la fuite de Moïse, en danger de mort, lorsqu’il tue le soldat
égyptien (Ex 2,11 s) ;
3) le retour de Jésus dans son pays qui inaugure le ministère de Jésus,
l’envoyé de Dieu ; ce retour rappelle celui de Moïse revenu pour délivrer
le peuple, envoyé par Dieu.

Jésus est ainsi solidaire des malheurs de son peuple (cf. Mt 8,17 ; 11,28-30),
jusque dans la violence subie par les plus petits d’entre eux et à laquelle, dans la



logique du récit de Matthieu, il n’échappe que provisoirement. La mise en scène a
pour conséquence d’assimiler Hérode à Pharaon et la terre d’Israël à l’Égypte où
Jésus, tel Moïse, revient pour sauver son peuple.
En dehors de Matthieu, il n’existe aucun écho d’un tel événement dont
Flavius Josèphe aurait logiquement dû parler. Par cet épisode, l’évangéliste
traduit  cependant un fait  corroboré par les auteurs de l’époque :  la  cruauté
d’Hérode  qui  n’hésitait  pas  à  recourir  aux  pires  exactions  pour  assurer  son
pouvoir.  Pourquoi  alors  rattacher  le  souvenir  de  la  cruauté  d’Hérode  à  la
naissance de Jésus ? En rapportant cet épisode, Matthieu souligne que la
venue de Jésus est une contestation des pouvoirs humains et que ceux-ci
n’auront de cesse de le réduire au silence.
La citation des v. 17-18 sur les pleurs de Rachel mentionne le prophète Jérémie.
Ce  prophète  revêt  un  intérêt  particulier  pour  Matthieu  qui  le  nomme
explicitement trois fois (outre, 2,17-18, cf. 27,9-10 – référence à Jérémie pour
parler de la « vente » de Jésus par Judas aux chefs du peuple – et 16,14 – Jésus
assimilé à Jérémie –).
La première et la dernière références (2,17-18 et 27,9-10) sont en étroite relation
attestant, chez Matthieu, l’opposition mortelle au Messie de la part de ceux qui
auraient dû le reconnaître et le recevoir. La mention de Jérémie renforce le lien
entre les récits de l’enfance et le récit de la Passion, soulignant le rejet du Messie
par  son  peuple,  plus  exactement  par  ses  responsables  religieux.  Quant  à  la
mention  de  Mt  16,14,  elle  confirme  d’une  autre  manière  les  remarques
précédentes : Jésus fut perçu par ses contemporains comme un prophète de
malheur. Tel Jérémie, il en subit les conséquences, c’est-à-dire le rejet. Pour
Matthieu, ce rejet est déjà Inscrit au tout début de l’existence terrestre de Jésus.
On peut aussi ajouter que Jérémie est aussi le prophète de l’expérience de la fin,
signifiée à travers la destruction du Temple et l’Exil du peuple.
Notons enfin,  que,  dans le  contexte  du livre  de Jérémie,  le  pleur  de Rachel
concerne  le  départ  en  exil  des  enfants  d’Israël.  Mt  fait  donc  une  lecture
typologique de l’Exil massacre des enfants et déportation à Babylone sont reliés.
Le massacre est donc l’aboutissement de l’Exil. À ce massacre, un enfant, un fils
d’Israël, échappe par l’exil en Egypte. II en reviendra pour sauver son peuple de
ses péchés.
Ainsi,  Jésus,  dès  le  début  de  son existence est-il  doublement  marqué par  la
violence :  violence à la fois originelle (elle est inscrite au cœur même de la
généalogie de Jésus) et séculaire (en Jésus se répète le thème vétérotestamentaire
de la révolte contre l’envoyé de Dieu). Son retour en « terre d’Israël » manifeste



que sa mission (« sauver son peuple de ses péchés ») suppose une solidarité avec
les « enfants » d’Israël. S’il échappe provisoirement au pouvoir mortifère des
puissants, ce n’est pas pour passer des jours paisibles loin du danger. C’est pour
revenir et subir,  à son tour, la violence meurtrière. Ce sang versé deviendra
cependant le sang du pardon (Mt 26,29) ; lors du dernier repas de Jésus avec ses
disciples en effet, la logique de la rétribution est brisée : un pacte nouveau est
offert de la part de Dieu à quiconque perçoit, dans la mort de Jésus, une issue
possible à l’engrenage de la violence.

Elian Cuvillier
PointKT N° 40 – décembre 2002


