Oh Hérode, tu me cherches !

Récits de I’enfance et violence : I’exemple
de Matthieu 1 et 2. C’est une évidence que
de l’affirmer : la mort de Jésus est
I’aboutissement d’une opposition violente
que ses paroles et ses gestes n’ont cessé
de susciter durant tout son ministere.
Matthieu nous apprend cependant que
cette violence est inscrite des les origines
de Jésus. Qu’elle le précede avant méme
qu’il ne vienne au monde.

1 - La généalogie de Jésus (Mt 1,1-17)

C’est une évidence que de l'affirmer : la mort de Jésus est I’aboutissement d’une
opposition violente que ses paroles et ses gestes n’ont cessé de susciter durant
tout son ministere.

Matthieu nous apprend cependant que cette violence est inscrite des les origines
de Jésus. Qu’elle le précede avant méme qu’il ne vienne au monde. En effet, la
longue liste des ancétres de Jésus (Mt 1,1-17), dont beaucoup sont connus
par I’Ancien Testament, porte en elle I’histoire mouvementée et violente
du peuple d’Israel.

= Avant Hérode, responsable du massacre des enfants de Bethléem
(2,16-18), certains rois d’Israél, présents dans la généalogie de
Jésus, ont « fait ce qui est mal aux yeux de I’Eternel » pour
reprendre 1’expression de I’Ancien Testament. Comme fils d’homme,
inscrit dans 1’histoire d’une nation, Jésus vient au monde chargé du
poids de I’histoire du peuple d’Israel, une histoire faite de guerres et
de paix, de violences et de réconciliations. Pour étre plus précis encore,
on peut relever un détail de cette généalogie indiquant que Jésus est
marqué par la violence, pas seulement comme membre du peuple d’Israél,
mais comme membre d’une lignée particuliere.

En effet, aprés avoir indiqué que Jésus est un « fils de David » (Mt 1,1),


https://pointkt.org/se-documenter/fiches-bibliques/oh-hde-tu-me-cherches/

Matthieu note (v. 6) que « David engendra Salomon de la femme d’Urie ».
Pourquoi, comme pour Rahab, Thamar et Ruth, n’avoir pas appelé cette femme
par son nom, Bethsabée ? A la suite de nombreux exégetes, on peut y voir un
rappel de 1’épisode au cours duquel David, apres s’étre rendu coupable
d’adultere avec celle qui deviendra une ancétre de Jésus, fait mettre a
mort son mari (cf. 2 Sm 11). Ainsi, Jésus, des le début de son existence est-il
marqué par une violence originelle inscrite au coeur méme de sa généalogie.

S’il échappe provisoirement au pouvoir mortifere des puissants (cf. Mt
2,13-15), ce n’est pas pour passer des jours paisibles loin du danger. C’est
pour revenir et subir, a son tour, cette violence meurtriere. Jésus est en
quelque sorte précédé d'une malédiction liée a ses ancétres.

- Faut-il alors en rester a ce constat que toute généalogie humaine
contient en elle une part plus ou moins grande de violence ? Ce serait ne
faire que la moitié du travail de lecture auquel nous invite 1’écriture de la
généalogie de Jésus par I’Evangile de Matthieu. Celle-ci porte en
elle, et peut-étre a son insu, une issue possible a cette malédiction de
la violence. Et ce de deux fagons complémentaires.

- En tout quarante-deux générations :

L’évangéliste l'affirme : « I y a donc en tout quatorze génerations depuis
Abraham jusqu’a David, quatorze générations depuis David jusqu’a la déportation
a Babylone et quatorze générations de la déportation a Babylone jusqu’au Christ »
(v. 17). Rien ne semble pouvoir faire échapper Jésus aux déterminismes de la
précédence et dongc, ici, de la violence.

Et cependant, si I’on compte le nombre des générations mentionnées, on
n’en trouve que quarante et une : on ne compte en effet que treize générations
de la déportation a Babylone jusqu’a Jésus (cf. v. 12-16). Erreur de scribe ou
omission volontaire ? On ne peut pas décider. Le seul fait certain c’est qu’il en
manque une. Qu’il y a du manque, qu'un grain de sable est venu gripper la
machine trop bien huilée des engendrements successifs. Ce manque est la comme
pour signifier que tout n’est pas aussi verrouillé que ne le prétend le narrateur.
Dans ce manque d'une génération, une autre origine, une autre parole est peut-
étre venue s’inscrire qui fait échapper au destin.

Cette autre parole se retrouve peut-étre au terme de tous les engendrements.



C’est le second détail surprenant de cette généalogie, plus connu celui-la, quoique
pas toujours bien interprété. Ecoutons au plus pres du texte en prenant la
généalogie au beau milieu de la succession quasi ininterrompue des générations
depuis Abraham : « Elioud engendra Eléazar ; Eléazar engendra Mathan ; Mathan
engendra Jacob ; Jacob engendra Joseph... I'époux de Marie de laquelle est né
Jésus que I’on appelle Christ ». Ce détail signifie en somme - les v. 18-25
I’expliciteront - : Jésus est fils de Marie, selon la chair. Mais Joseph, lui, n’est pas
le géniteur. II est pere adoptif, lié a son fils par une parole et une reconnaissance
qui ne doivent rien, ni a la chair ni au sang. Sortons un instant des questions
oiseuses sur la vraisemblance de la conception virginale de Jésus.

Poser la question en ces termes, c’est passer a coté de 1’essentiel qui est le sens
de ce que nous dit ici le texte évangélique : Jésus tient son existence d’une
autre origine. Au cceur des déterminismes les plus forts, Dieu vient
inscrire une parole de liberté. Il s’agit donc bien pour Jésus de naitre fils de
quelqu’un. Mais fils de qui ? Fils de Joseph, charpentier de son état ou fils du Pere
céleste, premier-né de toutes les filles et fils qui trouveront libération et adoption
en lui ? Telle est bien la question qui est au cceur de la généalogie. Fils de Joseph,
il ’est, certes. Mais, Joseph, tel Abraham qui offre Isaac sur le Mont Morija (Gn
22), devra laisser ce fils devenir libre des liens du sang qui sont toujours liens
d’esclavage et source de violence : c’est une des significations possibles de ce
vieux dogme de la conception virginale de Jésus implicitement contenu dans le v.
16 et ensuite mis en récit en 1,18-25.

2 - Le massacre des enfants de Bethléem

Au chapitre 2, Matthieu raconte un acte particulierement violent, celui du
massacre des enfants de Bethlehem (Mt 2,16-18). Par cet assassinat collectif,
Hérode essaie de se débarrasser d’un concurrent indésirable.

Matthieu rapporte au préalable la fuite de Jésus vers I’'Egypte (v. 13-15) pour
échapper a la volonté meurtriere d’Hérode.

Fuite de nuit dans la précipitation : typologie sur I’exode confirmée par la
citation d’accomplissement : « D’Egypte j’ai appelé mon fils ». La citation
d’Osée 11,1 est une traduction faite sur I’hébreu sans doute a cause du singulier «
mon fils » qui permet a Matthieu une relecture christologique du texte de I’Ancien
Testament lequel désigne, a l'origine, le peuple d’'Israél comme « fils ».
L’accomplissement des Ecritures réside, pour Matthieu, dans le fait que celui qui
est sauvé de la mort puis appelé hors d’Egypte récapitule toute I'histoire du



peuple de Dieu. La pointe du récit est claire : en Jésus, le fils de Dieu,
s’accomplit I'histoire d’Israél. Dieu protege son fils du dessein meurtrier
d’Hérode. Dans ce fils sauvé s’accomplit le salut du peuple.

Mais alors, pourquoi raconter le massacre des enfants de Bethlehem ? En effet,
au plan de la cohérence du récit, les v. 16-18 ne sont pas nécessaires. Apres la
mort d’Hérode (v. 19) Matthieu aurait pu se contenter de raconter le retour de
Joseph et de sa famille en terre d’Isra€él. L’épisode du massacre des enfants et
de la fuite de Jésus en Egypte est a lire en paralléle avec I'histoire de
Moise.

Les allusions les plus suggestives sont les suivantes :

1) L’assassinat des premiers nés d’Israél en Egypte sur ordre du Pharaon
(Ex 1,22), assassinat auquel échappe Moise (Ex 2,1-10) ;

2) La fuite de Joseph « de nuit » évoque la fuite d’Egypte la nuit de Paque
(Ex 12,31), mais aussi la fuite de Moise, en danger de mort, lorsqu’il tue le soldat
égyptien (Ex 2,11 s) ;

3) le retour de Jésus dans son pays qui inaugure le ministére de Jésus,
I’envoyé de Dieu ; ce retour rappelle celui de Moise revenu pour délivrer
le peuple, envoyé par Dieu.

Jésus est ainsi solidaire des malheurs de son peuple (cf. Mt 8,17 ; 11,28-30),
jusque dans la violence subie par les plus petits d’entre eux et a laquelle, dans la



logique du récit de Matthieu, il n’échappe que provisoirement. La mise en scene a
pour conséquence d’assimiler Hérode a Pharaon et la terre d’Israél a I'Egypte ou
Jésus, tel Moise, revient pour sauver son peuple.

En dehors de Matthieu, il n’existe aucun écho d’un tel événement dont
Flavius Josephe aurait logiquement da parler. Par cet épisode, I’évangéliste
traduit cependant un fait corroboré par les auteurs de I’époque : la cruauté
d’'Hérode qui n’hésitait pas a recourir aux pires exactions pour assurer son
pouvoir. Pourquoi alors rattacher le souvenir de la cruauté d’Hérode a la
naissance de Jésus ? En rapportant cet épisode, Matthieu souligne que la
venue de Jésus est une contestation des pouvoirs humains et que ceux-ci
n’auront de cesse de le réduire au silence.

La citation des v. 17-18 sur les pleurs de Rachel mentionne le prophete Jérémie.
Ce prophete revét un intérét particulier pour Matthieu qui le nomme
explicitement trois fois (outre, 2,17-18, cf. 27,9-10 - référence a Jérémie pour
parler de la « vente » de Jésus par Judas aux chefs du peuple - et 16,14 - Jésus
assimilé a Jérémie -).

La premiere et la derniere références (2,17-18 et 27,9-10) sont en étroite relation
attestant, chez Matthieu, 1’opposition mortelle au Messie de la part de ceux qui
auraient dii le reconnaitre et le recevoir. La mention de Jérémie renforce le lien
entre les récits de 'enfance et le récit de la Passion, soulignant le rejet du Messie
par son peuple, plus exactement par ses responsables religieux. Quant a la
mention de Mt 16,14, elle confirme d’une autre maniére les remarques
précédentes : Jésus fut percu par ses contemporains comme un prophete de
malheur. Tel Jérémie, il en subit les conséquences, c’est-a-dire le rejet. Pour
Matthieu, ce rejet est déja Inscrit au tout début de I’existence terrestre de Jésus.
On peut aussi ajouter que Jérémie est aussi le prophete de 1’expérience de la fin,
signifiée a travers la destruction du Temple et I'Exil du peuple.

Notons enfin, que, dans le contexte du livre de Jérémie, le pleur de Rachel
concerne le départ en exil des enfants d’Israél. Mt fait donc une lecture
typologique de 1’Exil massacre des enfants et déportation a Babylone sont reliés.
Le massacre est donc ’aboutissement de I'Exil. A ce massacre, un enfant, un fils
d’Israél, échappe par I’exil en Egypte. II en reviendra pour sauver son peuple de
ses péchés.

Ainsi, Jésus, des le début de son existence est-il doublement marqué par la
violence : violence a la fois originelle (elle est inscrite au coeur méme de la
généalogie de Jésus) et séculaire (en Jésus se répete le theme vétérotestamentaire
de la révolte contre I’envoyé de Dieu). Son retour en « terre d’Israél » manifeste



que sa mission (« sauver son peuple de ses péchés ») suppose une solidarité avec
les « enfants » d’Israél. S’il échappe provisoirement au pouvoir mortifere des
puissants, ce n’est pas pour passer des jours paisibles loin du danger. C’est pour
revenir et subir, a son tour, la violence meurtriere. Ce sang versé deviendra
cependant le sang du pardon (Mt 26,29) ; lors du dernier repas de Jésus avec ses
disciples en effet, la logique de la rétribution est brisée : un pacte nouveau est
offert de la part de Dieu a quiconque pergoit, dans la mort de Jésus, une issue
possible a I’engrenage de la violence.

Elian Cuvillier
PointKT N° 40 - décembre 2002



